
Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 

Hadis Ahad Dan Kehujahannya: Studi Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 
 

Halawatul Kamala1,Azis Arifin2 

Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten 
Corresponding Email: 221370067.halawatul@uinbanten.ac.id azis.arifin@uinbanten.ac.id  

Abstract: This study aims to elucidate Mustafa al-Siba’i’s thoughts on Hadith Ahad and its 

authority. Unlike the Hadith Mutawatir, whose authority has been unanimously agreed upon by 

scholars, the authority of Hadith Ahad remains a subject of debate among scholars. Some scholars 

accept Hadith Ahad as authoritative and even mandate its practice, while others reject it. The 

method used in this research is library research with a descriptive-analytical approach. Data 

sources were obtained from literature relevant to the research topic, particularly literature related 

to Mustafa al-Siba'i's thoughts and the analysis of Hadith Ahad. The findings from this study 

indicate that, in general, there is no significant difference among scholars in defining Hadith Ahad. 

However, in assessing its authority, scholars have differing opinions. Mustafa al-Siba’i is one of 

the scholars who agrees with the authority of Hadith Ahad as a basis for Sharia. He also opposes 

those who attempt to discredit the authority of Hadith Ahad. It is hoped that this research will 

provide scholarly benefits to anyone who reads it. 

Keywords: HadithAhad, Authority, Mustafa al-Siba’i, Islamic Law 

mailto:221370067.halawatul@uinbanten.ac.id
mailto:azis.arifin@uinbanten.ac.id


63 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk memaparkan pemikiran Mustafa al-Siba’i terhadap hadis 

ahad dan kehujahannya. Tidak seperti hadis mutawatir yang kehujahannya telah disepakati oleh 

para ulama, kehujahan hadis ahad justru menjadi perdebatan di kalangan ulama. Sebagian ulama 

menerima hadis ahad sebagai hujah bahkan mewajibkan pengamalannya, akan tetapi ada juga 

yang menolaknya. Metode yang digunakan dalam penelitian ini yaitu studi pustaka (library 

research) dengan pendekatan deskriptif-analitis. Sumber data diperoleh dari literatur-literatur yang 

relevan dengan topik penelitian, khususnya literatur terkait pemikiran Mustafa al-Siba’i dan 

analisis hadis ahad. Temuan yang peneliti dapatkan dari penelitian ini adalah bahwasanya pada 

umumnya, tidak ada perbedaan signifikan di kalangan ulama dalam mendefinisikan hadis ahad. 

Namun, dalam menilai kehujahannya, para ulama berselisih pendapat. Mustafa al-Siba’i adalah 

salah satu ulama yang menyepakati kehujahan hadis ahad sebagai landasan syariat. Ia juga 

memberikan perlawanan terhadap mereka yang berusaha mendiskreditkan kehujahan hadis ahad. 

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan faedah keilmuan bagi siapa saja yang membacanya. 

Kata Kunci: Hadis Ahad, Hujah, Mustafa al-Siba’i, Hukum Islam 

 

Pendahuluan 
Menurut Mahmud al-Tahhan sebagaimana dikutip oleh Amin Khaerudin, hadis dapat 

diartikan sebagai segala sesuatu yang disandarkan kepada Nabi saw., baik ucapan, tingkah laku, 

persetujuan diam-diam, maupun sifat.1 Dalam tradisi keilmuan Islam, hadis berkedudukan sebagai 

landasan perumusan hukum yang kedua setelah al-Qur’an. Hadis memiliki fungsi sebagai penjelas 

ajaran-ajaran al-Qur’an yang bersifat umum, pengokoh pernyataan-pernyataan yang terdapat 

dalam al-Qur’an, serta pelengkap hukum-hukum yang belum ada dalam al-Qur’an. Keabsahan 

hadis sebagai sember argumentasi perumusan hukum pun dilegitimasi secara langsung oleh Allah 

SWT dalam al-Qur’an surat Al-Hasyr (59) ayat 7,2 “Dan apa yang diberikan Rasul kepadamu, 

maka terimalah. Dan apa yang dilarangnya bagimu, maka tinggalkanlah.” Serta ucapan Nabi saw. 

sendiri, sebagaimana yang diriwayatkan oleh Imam Malik, “Aku tinggalkan kalian dua perkara, 

 
1 Amin Khaerudin, Pokok-Pokok Ilmu Hadis (Yogyakarta: Bintang Semesta Media, 2022), hlm. 2. 
2 Abdul Wahab Syakhrani dan Hidayah, “KEDUDUKAN HADIST DALAM PEMBENTUKAN HUKUM,” 

MUSHAF JOURNAL : Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis 3, no. 1 (April 2023): hlm. 28. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 64 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

yang mana kalian tidak akan  tersesat selama berpegang teguh pada keduanya, yakni: Kitab Allah 

dan Sunnah Nabi-Nya.” 

Berdasarkan jumlah perawi yang meriwayatkan, hadis terbagi menjadi dua kategori: hadis 

mutawatir dan hadis ahad. Hadis mutawatir adalah suatu riwayat yang didasarkan pada panca 

indra yang dikabarkan oleh sejumlah orang yang mustahil menurut adat mereka bersepakat untuk 

bersekongkol untuk berdusta.3 Sedangkan hadis ahad adalah hadis yang jumlah perawinya tidak 

memenuhi syarat jumlah hadis mutawatir, baik perawinya satu orang, dua, tiga, empat, lima atau 

lebih, namun bilangan tersebut tidak mencapai jumlah hadis mutawatir.4 

Para ulama sepakat bahwa hadis mutawatir dapat dijadikan sumber pengetahuan dan amal 

perbuatan yang tidak perlu diragukan lagi kehandalannya. Kehujahannya diterima secara luas dan 

tidak ada pertentangan pendapat, kecuali bagi mereka yang mengingkari sunnah. Namun, terkait 

dengan hadis ahad, terdapat keragaman pendapat di antara ulama. Sebagian besar ulama meyakini 

bahwa hadis ahad tetaplah wajib diamalkan. Meskipun demikian, ada pula kelompok-kelompok, 

seperti kaum Rifadhah dan Mu’tazilah, yang menolak kehujahan hadis ahad.5 

Di antara mereka yang menerima kehujahan hadis ahad, terdapat beberapa nama ulama, 

khususnya yang berkecimpung dalam kelimuan hadis, tampil untuk membela kehujahan hadis 

Nabi saw., tak terkecuali hadis yang hanya memiliki perawi tunggal (hadis ahad). Tokoh-tokoh 

tersebut seperti ‘Ajjaj al-Khathib, Muhammad al-Ghazali, dan tokoh yang dibahas dalam 

penelitian ini yakni Mustafa al-Siba’i. Dalam salah satu karyanya, Al-Sunnah wa Makanatuha fi 

Tasyri’ al-Islami yang telah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia menjadi Sunnah dan 

Peranannya dalam Penetapan Hukum Islam, al-Siba’i mengulas berbagai kelompok yang 

menyerang sunnah dan para perawinya. Kelompok-kelompok tersebut mencakup Syiah, Khawarij, 

Mu’tazilah, dan Mutakallimin, yang di antara mereka ada yang menolak hadis yang bersifat ahad 

saja, sementara yang lain menolak keseluruhan hadis, baik yang ahad maupun mutawatir.6 Dalam 

buku ini, al-Siba’i juga membuatkan satu bab khusus yang membahas penolakan terhadap 

kehujahan hadis ahad. Al-Siba’i menguraikan argumentasi mereka dan menanggapinya dengan 

 
3 M. Agus Solahudin dan Agus Suyadi, Ulumul Hadis (Bandung: Pustaka Setia, 2009), hlm. 130. 
4 M. Agus Solahudin dan Agus Suyadi, hlm. 133. 
5 Mustafa al-Siba’i, SUNNAH DAN PERANANNYA DALAM PENETAPAN HUKUM ISLAM (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1995), hlm. 141. 
6 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim, “MUSTAFĀ AL-SIBĀ’Ī AND HIS PERSPECTIVES ABOUT THE 

AUTHORITY OF AḤAD ḤADĪTH BASED ON HIS BOOK AL-SUNNAH WA-MAKĀNATUHĀ FĪ AL-TASHRĪ’ 
AL-ISLĀMĪ,” Jouornal of Hadith Studies 8, no. 3 (Desember 2023): hlm. 11. 



65 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

argumentasi sendiri untuk menunjukkan kecacatan dalam pandangan mereka. Dengan demikian, 

penelitian ini bertujuan untuk memaparkan pandangan al-Siba’i tentang hadis ahad dan 

kehujjahannya. 

Sejumlah penelitian terkait dengan pemikiran Mustafa al-Siba’i  telah dilakukan. 

Masrukhin Muhsin (2012) misalnya, yang mengkomparasikan pemikiran dua ulama hadis 

kontemporer terkemuka, yakni Ahmad Amin dan Mustafa al-Siba’i. Dalam penelitian ini, didapati 

temuan yang menggambarkan bagaimana kedua tokoh sepakat dalam menempatkan hadis sebagai 

sumber ajaran Islam yang penting, tetapi berbeda dalam pendekatan historis dan metodologi 

interpretasi hadis. Mustafa al-Siba’i lebih kepada pendekatan kontekstual dan menyeluruh dalam 

memahami hadis, sementara Ahmad Amin lebih tekstual dan asumtif dalam pendekatannya.7 

Nor Najihah binti Ismail (2011) melakukan penelitian berkaitan dengan pemikiran al-

Siba’i terhadap hak berpolitik bagi perempuan. Dalam penelitiannya, dijelaskan bahwa perempuan 

dalam Islam memiliki hak untuk berpartisipasi dalam kehidupan politik, seperti hak memilih dan 

dipilih. Hal ini didasarkan pada prinsip kesetaraan dengan laki-laki dalam membangun, mengubah, 

dan memanfaatkan potensi dalam masyarakat. Namun, al-Siba’i menolak konsep perempuan 

sebagai kepala negara. Baginya, tidak menyertakan perempuan dalam hal ini dapat membawa 

manfaat sosial. Meski demikian, ini dinilai sebatas ijtihad atau pandangan pribadinya belaka, sebab 

pemikiran Mustafa al-Siba’i tentang partisipasi politik perempuan banyak dipengaruhi oleh faktor-

faktor sosial pada masanya.8 

Penelitian yang dilakukan oleh Azis Arifin (2022) menjelaskan peranan Mustafa al-Siba’i 

yang besar terhadap ilmu hadis, khususnya kajian kritik matan hadis. Meskipun karyanya telah 

memberi arahan yang signifikan bagi para sarjana untuk menilai kualitas hadis secara ilmiah, 

namun konsepnya mengenai hadis-hadis yang memuat jaminan pahala besar untuk amal-amal 

ringan menimbulkan persoalan. Pandangan bahwa jaminan pahala semacam itu tidak logis dan 

tidak dapat diterima karena konsep tersebut bertentangan dengan beberapa prinsip dasar dalam 

dunia keilmuan Islam, seperti prinsip dasar ilmu hadis dan prinsip dasar syari’at. Hal ini 

menyebabkan konsistensi al-Siba’i terhadap metodologi kritik matannya diduga kurang, yang pada 

 
7 Masrukhin Muhsin, “HADIS MENURUT MUSTHAFA AL-SIBA’I DAN AHMAD AMIN (SUATU 

KAJIAN KOMPARATIF),” Al-Fath 6, no. 1 (2012): hlm. 48. 
8 Nor Najihah binti Ismail, “HAK POLITIK PEREMPUAN MENURUT PEMIKIRAN MUSTAFA AL-

SIBA’I” (Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2011), hlm. 69. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 66 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

gilirannya berpotensi membuat kemerosotan kepercayaan umat pada otoritas para imam hadis 

yang pada akhirnya dapat melemahkan landasan agama secara keseluruhan.9 

Hidayatus Sholihah dkk. (2023) juga melakukan penelitian yang menganalisis pemikiran 

Mustafa al-Siba’i terhadap keaslian hadis yang banyak dipertanyakan oleh para orientalis dan 

tokoh beraliran liberal. Mustafa al-Siba’i menegaskan bahwa hadis memiliki posisi yang tinggi 

dalam legislasi Islam dan harus diterima serta dibenarkan sebagai bagian dari iman. Menurutnya, 

keaslian hadis dijaga sejak zaman Nabi Muhammad saw. oleh para sahabat yang kredibilitasnya 

terjamin, bebas dari kebohongan dan pemalsuan. Tidak seperti al-Qur’an, pencatatan hadis secara 

resmi memang dilakukan tarusan tahun pasca Rasulullah wafat, akan tetapi ada bukti bahwa 

beberapa hadis telah ditulis bahkan sejak zaman Rasulullah saw. hidup.10 

Metodologi Penelitian 
Penelitian ini mengadopsi metode kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

deskriptif-analitis. Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini berasal dari literatur-literatur 

yang relevan dengan topik yang dibahas. Metode ini memungkinkan peneliti untuk mengumpulkan 

informasi dari berbagai sumber yang sudah terbit sebelumnya, seperti buku, jurnal ilmiah, artikel, 

dan dokumen-dokumen lainnya yang berkaitan dengan topik penelitian. Dengan menggunakan 

pendekatan ini, peneliti dapat menyajikan analisis yang mendalam tentng topik yang diteliti 

berdasarkn literatur yang telah terverivikasi keakuratannya. Diharapkan penelitian ini dapat 

memberikan faedah keilmuan bagi siapa saja yang membacanya, baik itu pemahaman lebih 

mendalam mengenai hadis ahad dan kehujahannya maupun faedah-faedah lainnya, serta memberi 

kontribusi dalam kemajuan literatur keislaman. 

Biografi Mustafa al-Siba’i 
Mustafa al-Siba’i adalah tokoh pemikir fundamentalis Islam kontemporer. Dia lahir pada 

tahun 1915 Masehi, atau bertepatan dengan tahun 1333 Hijriyah, di sebuah kota bernama Homs di 

Suriah. Al-Siba’i berasal dari keluarga ulama terpandang di lingkungan tempat tinggalnya, yang 

 
9 Azis Arifin, “METODOLOGI KRITIK MATAN HADIS MUSTAFA AL-SIBA’I (STUDI KRITIS)” 

(Thesis, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022), hlm. 104. 
10 Hidayatus Sholihah, Ahmad Zaenurrasyid, dan Sarjuni, “THE ANALYSIS OF HADITS 

HERMENEUTICS BASED ON MUSTAFA AL-SIBA’I’S PERSPECTIVE,” Wahana Akademika: Jurnal Studi dan 
Sosial 10, no. 1 (April 2023): hlm. 74. 



67 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

memiliki tradisi keislaman yang kuat dari generasi ke generasi. Ayah dan leluhurnya merupakan 

ulama sekaligus khatib di masjid raya Homs.11 Sang ayah, Husni Abu Hasan al-Siba’i juga memiliki 

majlis ilmu bersama para faqih dari Madinah. Dalam majlis ini, mereka mengkaji persoalan fiqh 

dan berdiskusi dengan dalil-dalil dalam berbagai masalah sesuai madzhabnya. Mustafa al-Siba’i 

kecil sering diajak ayahnya untuk ikut serta dalam majlis tersebut, yang secara tidak langsung 

menjadikannya sebagai pribadi yang mencintai ilmu pengetahuan. Ketika sudah waktunya 

menerima pendidikan formal, Mustafa al-Siba’i diarahkan ayahnya untuk belajar ilmu syariat, 

khususnya dalam bidang fiqh al-muqaran dan cara ulama dalam berijtihad.12 

Lahir dan tumbuh di tengah-tengah keluarga yang memiliki tradisi keagamaan yang kuat, 

sepak terjang al-Siba’i dalam dunia keilmuan dimulai dengan menghapal al-Qur’an langsung di 

bawah bimbingan ayahnya. Setelah menyelesaikan hapalannya, ia melanjutkan pendidikannya ke 

Madrasah Ibtida’iyah selama satu tahun sebelum pindah ke Madrasah Mas’udiyah, sebuah institusi 

pendidikan terkemuka di Damaskus pada saat itu, yang didirikan oleh Syekh Tahir al-Rais.13 Ia 

kemudian melanjutkan pendidikannya di Tsanawiyah Shar’iyah, dan lulus pada tahun 1930 M. Di 

Homs, al-Siba’i juga mengikuti Jama’ah al-Rabitah al-Diniyah yang dipimpin oleh Syeikh 

Muhammad Junaid.14 Di antara guru-guru al-Siba’i adalah: ayahnya sendiri, Tahir al-Atasi, Zahid 

al-Atasi, Muhammad al-Yasin, Anis Kalalib, dan beberapa ulama besar Damaskus lainnya. Selain 

itu, pemikiran al-Siba’i juga banyak dipengaruhi oleh sosok Muhib al-Din al-Khathib, serta 

majalah al-Fath yang kontennya sering ia baca di masa belianya.15 Pada tahun 1933 ketika usianya 

menginjak 18 tahun, dia melanjutkan studinya di Universitas Al-Azhar Mesir. Melalui karyanya 

yang bertajuk Al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tasyri’, Mustafa al-Siba’i berhasil meraih gelar 

 
11 Azis Arifin, “METODOLOGI KRITIK MATAN HADIS MUSTAFA AL-SIBA’I (STUDI KRITIS)”, hlm. 

53. 
12 Muhammad Arwani Rofi’i, “MUSTAFA AL-SIBA‘IY DAN KRITIKNYA TERHADAP PANDANGAN 

ORIENTALIS TENTANG HADIS DAN SUNNAH NABI,” Kabilah: Journal of Social Comunity 4, no. 1 (Juni 2019): 
hlm. 92. 

13 Arianto dan Abdur Rouf Hasbullah, “PERGOLAKAN HADITS KAUM MODERNIS : Studi Komparatif 
Pemikiran Abu Royyah, Ahmad Amin, dan Musthafa Al-Siba’I,” JURIH: Jurnal Ilmu Hukum 2, no. 1 (2023): hlm. 
52; Muhammad Arwani Rofi’i, “MUSTAFA AL-SIBA‘IY DAN KRITIKNYA TERHADAP PANDANGAN 
ORIENTALIS TENTANG HADIS DAN SUNNAH NABI”: hlm. 92. 

14 Muhammad Arwani Rofi’i, “MUSTAFA AL-SIBA‘IY DAN KRITIKNYA TERHADAP PANDANGAN 
ORIENTALIS TENTANG HADIS DAN SUNNAH NABI”: hlm. 92. 

15 Azis Arifin, “METODOLOGI KRITIK MATAN HADIS MUSTAFA AL-SIBA’I (STUDI KRITIS)”, hlm. 
53. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 68 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

doktor pada tahun 1949 Masehi dalam bidang yang ditekuninya, yakni Ushul al-Fiqh dan Tarikh 

al-Tasyri’ al-Islami.16 

Keterlibatan al-Siba’i dalam dunia politik cukup signifikan, khususnya dalam menentang 

kolonialisme. Dia telah aktif dalam gerakan politik sejak masa remajanya ketika dia menyuarakan 

protes terhadap pendudukan Perancis di Suriah. Ia memiliki jiwa pejuang, karena ayahnya juga 

aktif terlibat dalam gerakan anti-kolonial. Di usianya yang masih belia, yakni 16 tahun, Al-Siba’i 

sudah sempat merasakan atmosfer penjara, buah dari keberaniannya menentang kolonialisme. 

Enam bulan kemudian, dia kembali dijebloskan ke dalam penjara karena menyampaikan khotbah 

yang berpotensi menginspirasi orang untuk melawan penjajah, sehingga meresahkan pihak Prancis 

yang saat itu menduduki Suriah.17 Setelah melanjutkan pendidikan tinggi di Universitas Al-Azhar 

di Mesir, al-Siba’i tetap aktif dalam dunia politik dengan bergabung dengan Ikhwanul Muslimin. 

Di Mesir, ia turut serta dalam berbagai demonstrasi menentang penjajahan Inggris, yang 

menyebabkan ia kembali dipenjara beberapa kali.18 Setelah menyelesaikan studinya dan meraih 

gelar doktor, al-Siba’i kembali ke Suriah dan memperluas pengaruh Ikhwanul Muslimin di sana. 

Pada tahun 1945, al-Siba’i menjadi pemimpin Ikhwanul Muslimin cabang Suriah. Di 

bawah kepemimpinannya, organisasi ini mengalami kemajuan pesat dalam menyebarkan paham 

dan pengaruhnya terhadap masyarakat Suriah. Salah satu prestasi besar Ikhwanul Muslimin di 

bawah al-Siba’i adalah penerbitan surat kabar al-Manar, yang menjadi sangat populer dan 

berpengaruh, serta transformasi menjadi partai politik yang berhasil memenangkan tiga kursi di 

parlemen pada pemilihan tahun 1947. Melalui berbagai strategi politik dan kampanye yang efektif, 

serta memanfaatkan media massa dan simbol-simbol agama, al-Siba’i berhasil mengembangkan 

dan memperkuat posisi Ikhwanul Muslimin di Suriah, memberikan kontribusi signifikan terhadap 

gerakan politik Islam di Suriah dan dunia Islam secara umum.19 

Berbanding lurus dengan perannya di kancah perpolitikan, al-Siba’i juga memiliki 

kontribusi yang signifikan di bidang pendidikan. Dia sempat menjadi guru sekolah menengah di 

Homs pada tahun 1944 sebelum akhirnya menjadi dosen di Universitas Suriah (sekarang 

 
16 Muhammad Arwani Rofi’i, “MUSTAFA AL-SIBA‘IY DAN KRITIKNYA TERHADAP PANDANGAN 

ORIENTALIS TENTANG HADIS DAN SUNNAH NABI”: hlm. 93. 
17 Mohd. Hatib Ismail dan Siti Rohani Jasni, “SUMBANGAN PEMIKIRAN MUSTAFA AL-SIBA’I 

TERHADAP ALIRAN AHLI SUNNAH WAL JAMAAH,” JURNAL ISLAM DAN MASYARAKAT 
KONTEMPORARI 24, no. 2 (Desember 2023): hlm. 85. 

18 Azis Arifin, “METODOLOGI KRITIK MATAN HADIS MUSTAFA AL-SIBA’I (STUDI KRITIS)”, hlm. 
55. 

19 Azis Arifin, hlm. 55-57. 



69 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

Universitas Damaskus).20 Pada tahun 1950, Mustafa al-Siba’i diangkat menjadi guru besar di 

Fakultas Hukum Universitas Suriah dan sempat diberi mandat sebagai ketua jurusan Fiqh dan 

Perbandingan Mazhab.21 Lima tahun kemudian, pada tahun 1955, ia mengusulkan dan berhasil 

mendirikan Fakultas Syariah di universitas tersebut, di mana ia diangkat sebagai dekan pertama. 

Dalam perannya sebagai dekan, al-Siba’i dan rekan-rekannya dari Ikhwanul Muslimin merancang 

kurikulum yang mengintegrasikan materi-materi tarbiyah, menekankan pendidikan Islam yang 

holistik dan menyeluruh. Al-Siba’i juga mengundang para ahli fikih dari seluruh penjuru Suriah 

untuk berkolaborasi dalam penyusunan sebuah ensiklopedia fikih Islam kontemporer, di mana 

dalam projek tersebur ia berperan sebagai ketuanya.22 Di samping itu, al-Siba’i sebagai akademisi 

banyak melakukan perjalanan ke luar negeri, mengunjungi universitas-universitas di Eropa untuk 

mempelajari sistem pendidikan yang ada di sana. Ia mengunjungi beberapa negara, termasuk 

Turki, Italia, Britania Raya, Irlandia, Belgia, Polandia, Jerman, Swiss, Prancis, dan Rusia.23 

Mustafa al-Siba’i wafat pada hari Sabtu, 20 Jumadilawal 1384 H, yang bertepatan dengan 

tanggal 3 Oktober 1964.24 Sebelum kematiannya, ia sempat mengalami kelumpuhan selama 

delapan tahun lamanya. Namun, penyakit yang dideritanya sama sekali tidak menurunkan 

produktifitasnya dalam berkarya.25 Terhitung, selama kurang lebih 49 tahun ia hidup, al-Siba’i 

telah mempublikasi paling 22 kitab dan risalah,26 antara lain: 

1. Al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tasyri’ al-Islami  

2. Isytirakiyat al-Islam  

3. Akhlaquna al-Ijtima’iyyah  

4. Al-Qala’id min Fara’id al-Fawa’id  

 
20 Mohd. Hatib Ismail dan Siti Rohani Jasni, “SUMBANGAN PEMIKIRAN MUSTAFA AL-SIBA’I 

TERHADAP ALIRAN AHLI SUNNAH WAL JAMAAH”: hlm. 87. 
21 Nor Najihah binti Ismail, “HAK POLITIK PEREMPUAN MENURUT PEMIKIRAN MUSTAFA AL-

SIBA’I”, hlm. 19; Juriono, Achyar Zein, dan Ardiansyah, “METODE KRITIK MATAN MUSTAFA AS-SIBA’I 
DALAM KITAB AS-SUNNAH WA MAKANATUHA FI AT-TASYRI’ AL-ISLAMI,” AT-TAHDIS: Journal of 
Hadith Studies 1, no. 1 (2017): hlm. 69. 

22 Azis Arifin, “METODOLOGI KRITIK MATAN HADIS MUSTAFA AL-SIBA’I (STUDI KRITIS)”, hlm. 
57–58. 

23 Mohd. Hatib Ismail dan Siti Rohani Jasni, “SUMBANGAN PEMIKIRAN MUSTAFA AL-SIBA’I 
TERHADAP ALIRAN AHLI SUNNAH WAL JAMAAH”: hlm. 87. 

24 Hidayatus Sholihah, Ahmad Zaenurrasyid, dan Sarjuni, “THE ANALYSIS OF HADITS 
HERMENEUTICS BASED ON MUSTAFA AL-SIBA’I’S PERSPECTIVE”: hlm. 62. 

25 Nor Najihah binti Ismail, “HAK POLITIK PEREMPUAN MENURUT PEMIKIRAN MUSTAFA AL-
SIBA’I”, hlm. 22. 

26 Helmi Candra dkk., “Kritik Mustafa Al-Siba’i terhadap Ahmad Amin Tentang Keabsahan Hadis,” 
Bertuah : Journal of Shariah and Islamic Economics 2, no. 2 (Oktober 2021): 46–57. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 70 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

5. Al-Washaya wa al-Faraidh  

6. ‘Azhama ‘Una fi al-Tarikh 

7. Hadza Huwa al-Islam 

8. Min Rawa’i’ Hadharatina 

9. Ahkam al-Shiam wa Falsafatuhu 

10. Al-Isytisyraq wa al-Musytasyriqun 

11. Ahkam al-Mawarits 

12. Ahkam al-Zawad wa Inkhilalih 

13. Ahkam al-Ahliyyah wa al-Washiyyah 

14. Al-Murunah wa al-Daulah fi al-Islam 

15. Syarh Qanun al-Ahwal al-Syakhsiyyah 

16. Al-Din wa al-Daulah fi al-Islam 

17. Al-Mar’atu Baina al-Fiqh wa al-Qanun 

18. Manhajuna fi al-Ishlah 

19. Al-Sirah al-Nabawiyah Tarikhuha wa Durusuha 

20. Al-Nizham al-Ijtima’i fi al-Islam 

21. Al-Alaqah Baina al-Muslimin wa al-Mashihiyyin fi al-Tarikh 

22. Al-Ikhwan al-Muslimin fi Harb Falastin 

Konsep Hadis Ahad 
Secara etimologis, ahad memiliki arti satu, yang mana berarti khabar ahad merupakan 

khabar yang diriwayatkan oleh satu orang saja.27 Namun, secara terminologis, ulama hadis 

mendefinisikan hadis ahad sebagai khabar yang jumlah perawinya tidak mencapai tingkat 

mutawatir. Dengan kata lain, hadis ahad adalah hadis yang diriwayatkan oleh satu atau beberapa 

perawi, tetapi tidak sampai pada jumlah yang memenuhi syarat untuk disebut mutawatir.28 

Hadis ahad diklasifikasikan menjadi tiga, antara lain sebagai berikut. 

1. Hadis Masyhur 

 
27 Budi Suhartawan dan Muizzatul Hasanah, “MEMAHAMI HADIS MUTAWATIR DAN HADIS AHAD,” 

Dirayah: Jurnal Ilmu Hadis 3, no. 1 (Oktober 2022): hlm. 11. 
28 Nazeli Rahmatina, “HADIS DITINJAU DARI SEGI KUANTITAS (HADIS MUTAWATIR DAN HADIS 

AHAD),” AL-MANBA, Jurnal Ilmiah Keislaman dan Kemasyrakatan 8, no. 1 (2023): hlm. 24. 



71 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

Hadis masyhur adalah hadis yang diriwayatkan oleh tiga orang perawi atau lebih di 

setiap tingkatan sanad (thabaqah)-nya, akan tetapi jumlah perawinya tidak mencapai derajat 

mutawatir.29 Suatu hadis disebut sebagai hadis masyhur, jika sanad hadis tersebut memiliki 

paling sedikit tiga jalur periwayatan, tetapi bukan berarti di setap thabaqah harus memiliki tiga 

perawi. Cukup pada satu tingkatan tertentu, misalnya di tingkat sahabat, ada tiga orang yang 

meriwayatkannya. Sedangkan pada tingkatan berikutnya, bisa ada lebih banyak perawi, 

asalkan tidak kurang dari tiga orang.30 

Hadis masyhur dibagi menjadi dua: 1) masyhur secara istilah, yakni hadis yang 

memenuhi syarat sebagaimana yang telah dijelaskan di atas, dan 2) masyhur secara non-istilah, 

yakni hadis yang terkenal dan penyebarannya dari mulut ke mulut.31 Menurut H. Kamaruddin, 

sebuah hadis dikatakan masyhur jika sudah tersebar luas di kalangan masyarakat, karena kata 

‘masyhur’ sendiri secara bahasa memiliki arti ‘sesuatu yang tersebar luas dan populer’. 

Namun, ada juga ulama yang mengatakan hadis masyhur adalah hadis yang tersebar luas di 

masyarakat, sekalipun sanad hadis tersebut tidak dapat dilacak.32 Hadis masyhur jenis ini pada 

dasarnya tidak selalu dapat dikategorikan sebagai hadis ahad. Hal ini dikarenakan penyematan 

nama ‘masyhur’-nya didasarkan oleh kemasyhuran hadis itu di kalangan masyarakat, bukan 

atas dasar kuantitas sanadnya.33 

2. Hadis ‘Aziz 

Hadis ‘aziz adalah hadis yang diriwayatkan oleh tidak kurang dari dua orang perawi 

pada setiap thabaqah-nya. Hadis ini lebih langka dibandingkan hadis masyhur, tetapi memiliki 

kekuatan yang lebih dibandingkan dengan hadis gharib. Kata ‘aziz sendiri dalam bahasa Arab 

berarti langka atau kuat, sehingga secara etimologis, hadis ‘aziz dapat merujuk pada hadis yang 

keberadaannya langka, namun juga bisa diartikan sebagai hadis yang tingkat keandalannya 

relatif kuat karena dibantu oleh jalur periwayatan  yang lain.34 

3. Hadis Gharib 

 
29 Abdul Karim Munthe, Syarah Matan Baiquniyah: Pengantar Ilmu Hadis Dasar, ed. oleh Ibnu Kharis 

(Tangerang Selatan: Yayasan Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2020), hlm. 25. 
30 Moh. Jufriyadi Sholeh, “TELAAH PEMETAAN HADIS BERDASARKAN KUANTITAS SANAD,” 

Bayan Lin-Naas 6, no. 1 (2022): hlm. 42. 
31 Moh. Jufriyadi Sholeh. 
32 H. Kamaruddin, STUDI HADITS (Yogyakarta: Deepublish Digital, 2023), hlm. 108–109. 
33 Moh. Jufriyadi Sholeh, “TELAAH PEMETAAN HADIS BERDASARKAN KUANTITAS SANAD”: 

hlm. 42. 
34 Idri Shaffat, STUDI HADIS (Kencana, t.t.), hlm. 147. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 72 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

Secara bahasa, gharib berarti menyendiri.35 Dikatakan hadis gharib karena pada satu 

atau beberapa thabaqah dalam sanadnya terdapat perawi yang menyendiri, atau tidak ada yang 

meriwayatkannya selain satu orang perawi itu.36 Maka, hadis gharib dapat diartikan sebagai 

hadis yang diriwayatkan oleh hanya satu orang perawi di satu atau beberapa tingkatan 

sanadnya.37 

Kedudukan Hadis Ahad dalam Pandangan Ulama 
Jumhur ulama ushul berpendapat bahwa dalam urusan hukum, wajib hukumnya untuk 

mengamalkan hadis ahad yang berstatus maqbul. Namun dalam masalah akidah, para ulama 

berbeda pendapat akan hal tersebut. Ada yang berpendapat bahwa hadis ahad dapat dijadikan 

hujah, sebab hadis ahad memberikan faedah ilmu, dan kita diwajibkan untuk mengamalkan 

sesuatu yang memberikan faedah ilmu. Namun, yang lain berpendapat hadis ahad tidak dapat 

dijadikan hujah dalam hal akidah. Hal ini dikarenakan meskipun memberikan faedah ilmu, hadis 

ahad hanya memberikan faedah ilmu yang bersifat zhann, sedangkan akidah adalah persoalan 

keyakinan yang tidak dapat disandarkan pada sesuatu yang bersifat dugaan (zhanni). Meski 

demikian, ada juga yang berpendapat lebih moderat dengan menyatakan bahwa hadis ahad dapat 

dijadikan hujah dalam kaitannya dengan persoalan akidah, dengan syarat hadis tersebut tidak 

bertentangan dengan al-Qur’an dan hadis-hadis yang lebih kuat.38 Adapun kelompok Qodariyah, 

Rafidhah, dan beberapa ulama Ahl al-Zhahir berpendapat bahwa hadis ahad tidak dapat digunakan 

sebagai dasar dalam menetapkan hukum Islam. Selain itu, ada juga pandangan yang menyatakan 

bahwa hanya hadis ahad yang terdapat dalam kitab Shahih al-Bukhari dan Shahih Muslim yang 

dapat dijadikan hujah, sementara hadis ahad di luar kedua kitab tersebut tidak dapat dijadikan 

dasar.39 

Lebih lanjut, berikut ragam pandangan ulama terhadap kedudukan hadis ahad: 

 
35 Idri Shaffat, hlm. 149. 
36 M. Agus Solahudin and muhsin Suyadi, Ulumul Hadis, hlm. 138. 
37 Citra Aviva Umaira dkk., “Pembagian Hadits Dari Segi Kuantitas Sanad Berupa Hadits Mutawattir Dan 

Hadits Ahad,” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 1, no. 4 (2024): hlm. 258. 
38 Saifuddin Zuhri, “PREDIKAT HADIS DARI SEGI JUMLAH RIWAYAT DAN SIKAP PARA ULAMA 

TERHADAP HADIS AHAD,” SUHUF 20, no. 1 (Mei 2008): hlm. 63. 
39 Izzatus Sholihah, “Kehujahan Hadis Ahad Dan Pengaruhnya Terhadap Hukum Islam,” Al-Hikmah Jurnal 

Kependidikan dan Syariah 4, no. 1 (Februari 2016): hlm. 5. 



73 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

• Ali Mustafa Yaqub berpendapat bahwa hadis ahad dapat dijadikan hujah dalam masalah 

akidah. Ia menegaskan bahwa ulama hadis tidak pernah mengatakan hadis ahad tidak bisa 

digunakan sebagai dalil akidah. Mereka hanya menyatakan bahwa hadis yang berkualitas 

sahih dan hasan adalah hujah dalam ajaran Islam, tak terkecuali dalam urusan akidah, 

syari’ah, maupun akhlaq. Hadis dha’if saja yang tidak bisa dijadikan dalil kecuali atas 

dasar tertentu.40 

• Muhammad al-Ghazali berpendapat bahwa hadis ahad tidak dapat dijadikan argumen 

untuk mengharamkan sesuatu. Menurutnya, larangan yang timbul dari hadis ahad hanya 

menghasilkan hukum yang bersifat makruh, bukan haram.41 Al-Ghazali berpendapat bahwa 

hadis ahad, meskipun memiliki sanad yang sahih, tidak dapat diandalkan dalam bidang 

akidah. Hal ini karena hadis ahad hanya menghasilkan pengetahuan yang bersifat dugaan 

(zhanni) dan tidak membawa keimanan serta kebenaran yang pasti (qath’i). Dalam hal yang 

menyangkut asas keimanan, al-Ghazali menekankan bahwa semuanya harus berdasarkan 

bukti yang kuat dan tidak boleh spekulatif. Oleh karena itu, hadis ahad yang bersifat zhanni 

tidak memenuhi syarat untuk dijadikan dasar dalam persoalan akidah.42 Al-Ghazali juga 

menyimpulkan bahwa akidah tidak mungkin terbentuk berdasarkan hadis-hadis ahad 

karena akidah itu sendiri sudah jelas dalam al-Qur’an. Hadis-hadis ahad hanya bisa 

diterima dalam persoalan akidah jika menjelaskan atau menerangkan sesuatu yang sudah 

ada dalam al-Qur’an.43 

• Muhammad Nashiruddin al-Albani dalam kitab Al-Hadits Hujjatun bi Nafsihi fil ‘Aqaidu 

wal Ahkami mengemukakan bahwa hadis ahad harus dijadikan sebagai hujah dalam 

masalah akidah. Oleh karena itu, segala ketetapan atau keyakinan yang didasarkan pada 

hadis ahad harus diimani dan diamalkan oleh umat Islam.44 

 
40 Abdul Mutualli, “DIKOTOMI HADIS AHAD-MUTAWATIR; MENURUT PANDANGAN ALI 

MUSTAFA YAQUB,” TAHDIS 9, no. 2 (201M): 216–217. 
41 Muhammad Alifuddin, “HADIS DAN KHABAR AHAD DALAM PERSPEKTIF MUHAMMAD AL-

GHAZALI,” Shautut Tarbiyah 17, no. 2 (2011): hlm. 84. 
42 Amalia Rabiatul Adwiah, “HADITH AHAD AND ITS ARGUMENTATION IN THE PROBLEM OF 

FAITH IN THE PERSPECTIVE OF MUHAMMAD AL-GHAZALI”: hlm. 265. 
43 Muhammad Alifuddin, “HADIS DAN KHABAR AHAD DALAM PERSPEKTIF MUHAMMAD AL-

GHAZALI”: hlm. 84. 
44 Sholahuddin Al Ayubi dan Khozin, “KEHUJAHAN HADIS AHAD DALAM MASALAH AQIDAH ( 

Studi Pemikiran Nashiruddin al-Albani),” Al-Fath 8, no. 1 (2014): hlm. 93. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 74 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

• Al-Shaukany menerima hadis ahad sebagai sumber hukum dan pedoman dalam agama 

dengan syarat-syarat tertentu untuk memastikan kesahihannya, baik dari segi sanad 

maupun matan. Syarat-syarat tersebut antara lain: 1) perawi harus seorang mukallaf, yaitu 

orang yang telah dewasa dan bertanggung jawab secara agama, 2) perawi harus seorang 

Muslim, sehingga hadis dari orang kafir tidak dapat diterima, 3) perawi harus memiliki 

integritas moral (adil), tidak melakukan dosa-dosa kecil, dan dapat dipercaya, 4) perawi 

harus cermat dan teliti, tidak sembrono dalam periwayatan, dan 5) perawi harus jujur dan 

terus terang, tidak menyembunyikan informasi dengan cara apapun.45 

• Ibnu Hazm berpendapat bahwa hadis ahad dapat diamalkan untuk segala macam aspek, 

baik akhlak, syari’ah, bahkan akidah sekalipun. Berbeda dengan Muhammad Abduh yang 

menolak pengamalan hadis ahad dalam perkara akidah.46 

Pandangan Mustafa al-Siba’i terhadap Kahujahan Hadis Ahad 
Mustafa al-Siba’i dalam mendefinisikan hadis ahad memberikan dua versi, yakni hadis 

yang diriwayatkan oleh satu atau dua orang perawi dari satu atau dua orang perawi lainnya, hingga 

mencapai Rasulullah saw., juga hadis yang diriwayatkan oleh sejumlah orang tetapi tidak 

mencapai kriteria mutawatir. Terkait kehujahannya, ia menjelaskan bahwa mayoritas ulama 

mewajibkan mengamalkan hadis ahad meskipun hanya menghasilkan pengetahuan yang bersifat 

dugaan (zhanni). Mengutip al-Razi, al-Siba’i menyatakan bahwa para sahabat bersepakat tentang 

hal ini. Bahkan beberapa ulama, termasuk Imam Ahmad ibn Hanbal, al-Harits ibn Asad, al-Husain 

Ali al-Karabisi, Abu Sulaiman, hingga Imam Malik, menganggap hadis ahad sebagai sumber 

pengetahuan dan amal yang pasti. Meskipun ada berbagai alasan yang dibahas dalam kitab ushul, semua 

sepakat bahwa hadis ahad memiliki kehujahan dan wajib diamalkan. Namun, ada beberapa kelompok 

seperti kaum Rafidhah, al-Qasani, Ibn Dawud, dan Mu’tazilah yang mengingkari kehujahan hadis ahad. 

Penulis Syarah Muslim dan Syarah al-Mukhtashar mencatat bahwa kaum Ahl al-Zhahir juga 

mengingkari hadis ahad, namun hal tersebut disangsikan sebab dalam kitab-kitab Ibn Hazm dan 

 
45 Muhammad Arwani Rofi’i, “PEMIKIRAN SYI’AH TENTANG HADITS (Studi Analisis Pemikiran Imam 

al-Shaukany tentang Hadits Ahad),” Al-I’jaz 5, no. 1 (Juni 2023): hlm. 9. 
46 Saifuddin Zuhri, “PREDIKAT HADIS DARI SEGI JUMLAH RIWAYAT DAN SIKAP PARA ULAMA 

TERHADAP HADIS AHAD”: hlm. 63. 



75 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

penuturan para ulama justru menyatakan yang sebaliknya, menunjukkan bahwa mereka sejalan dengan 

mayoritas ulama dalam masalah ini.47 

Counter Mustafa al-Siba’i terhadap Pengingkaran Hadis Ahad 
Dalam Al-Sunnah wa Makanatuha fi al-Tasyri’ al-Islami, selain mengemukakan 

pandangannya terhadap hadis ahad, al-Siba’i juga memberikan bantahan atas argumen-

argumen mereka yang mengingkari kehujahan hadis ahad, sebagaimana dijelaskan berikut.  

Kepastian Pengetahuan Hadis Ahad 
Para pengingkar hadis ahad menggunakan ayat-ayat al-Qur’an sebagai landasan 

argumen untuk menolak kehujahan hadis ahad. Mereka mengklaim bahwa hadis ahad 

hanya menghasilkan dugaan (zhanni), sebab jumlah perawi yang sedikit membuat hadis 

ahad rentan terhadap kesalahan atau kelupaan yang dilakukan oleh para perawinya. Dalam 

pandangan mereka, hadis ahad tidak memiliki kepastian (qath’i) dan oleh karena itu tidak 

bisa dijadikan dasar yang kuat dalam menentukan hukum atau keyakinan agama. Mereka 

mendasarkan argumen ini pada ayat-ayat berikut:48 

 مٌلْعِ هِبِ كَلَ سَيْلَ امَ فُقْـَت لاَوَ
“Dan janganlah kamu mengikuti sesuatu yang tidak kamu ketahui.” (QS. Al-Isra: 36) 

 ائًْـيشَ قِّلحَْا نَمِ نيِغْـُي لاَ َّنَّظلا َّنإِوَ
“Dan sesungguhnya dugaan itu tidak berfaedah sedikit pun terhadap kebenaran.” (QS. An-Najm: 28) 

Menanggapi argumen ini, Mustafa al-Siba’i memberikan bantahan dengan 

mengemukakan beberapa poin penting. Pertama, ia menyatakan bahwa ayat-ayat yang 

digunakan oleh para pengingkar diterapkan pada isu-isu mendasar dan prinsip-prinsip 

universal dalam Islam. Sedangkan untuk masalah-masalah cabang agama, bertindak 

berdasarkan dalil yang bersifat dugaan (zhanni) justru menjadi wajib.49 Hal ini dikarenakan 

jumlah dalil yang bersifat qath’i sangat terbatas dan tidak dapat mencakup seluruh 

permasalahan, sehingga banyak penyelesaian suatu permasalahan yang tidak memiliki jalan lain 

selain melalui dalil dugaan.50 

 
47 Mustafa al-Siba’i, SUNNAH DAN PERANANNYA DALAM PENETAPAN HUKUM ISLAM, hlm. 141. 
48 Mustafa al-Siba’i, hlm. 142. 
49 Mustafa al-Siba’i, hlm. 144. 
50 Amalia Rabiatul Adwiah, “HADITH AHAD AND ITS ARGUMENTATION IN THE PROBLEM OF 

FAITH IN THE PERSPECTIVE OF MUHAMMAD AL-GHAZALI”: hlm. 256. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 76 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

Al-Siba’i juga membuat perbandingan dengan konsep ijma’ yang menetapkan bahwa 

wajib bagi mujtahid untuk bertindak berdasarkan ijtihad masing-masing meskipun tidak ada 

kepastian seratus persen atas hasil tersebut. Ijma’ ini memberikan pengetahuan mutlak bahwa 

hadis ahad diterima dan wajib diamalkan dalam Islam. Meskipun mayoritas ulama sepakat 

bahwa hadis ahad mungkin tidak memberikan pengetahuan mutlak, mereka tetap 

menganggapnya sebagai bukti yang sah dan mengikat. Beberapa ulama bahkan berpendapat 

bahwa hadis ahad memberikan pengetahuan mutlak yang harus diterapkan.51 Selain itu, al-Siba’i 

menambahkan bahwa ada ijma’ ulama sejak zaman sahabat yang menetapkan bahwa hadis ahad 

bisa dijadikan hujah. Hanya karena ada sekelompok ulama yang menggugat validitas hadis ahad 

dalam kaitannya dengan dasar perumusan hukum Islam, bukan berarti kesepakatan ulama yang 

sudah ada sejak zaman sahabat itu runtuh begitu saja. Ijma’ ini tidak menjadi batal, karena 

perlawanan dari para penentang itu tidak lebih bermakna jika dibandingkan dengan ijma’. Oleh 

karena itu, bertindak berdasarkan hadis ahad tidak berarti bertindak berdasarkan dalil zhanni, 

melainkan qath’i yang memberikan manfaat keilmuan yang pasti.52 

Peran Hadis Ahad dalam al-Aqa’id 
Mereka, orang-orang yang mengingkari hadis ahad, berargumen bahwa berbuat atau 

mengambil keputusan berdasarkan berita perorangan (hadis ahad) dalam hal-hal pokok dan 

kepercayaan (al-aqa’id) merupakan hal yang tidak boleh dilakukan. Ini disebabkan karena 

adanya kesepakatan umum di kalangan umat Islam bahwa masalah pokok dan kepercayaan 

tidak boleh didasarkan pada sesuatu yang hanya bersifat dugaan (zhanni), karena dugaan tidak 

memberikan kepastian (qath’i). Dengan kata lain, jika kita tidak membolehkan dugaan dalam 

urusan kepercayaan yang mendasar, maka konsistensi menuntut kita untuk juga tidak 

membolehkan dugaan dalam urusan-urusan pokok lainnya.53 

Mustafa al-Siba’i menjawab argumen ini dengan menegaskan bahwa ijma’ (konsensus 

ulama) telah terjadi atas ketidakbenaran mendasarkan pokok-pokok agama dan simpul-simpul 

kepercayaan (al-aqa’id) pada hal-hal yang bersifat dugaan. Namun, hal ini berbeda ketika 

berbicara mengenai masalah-masalah cabang agama. Argumen ini diperkuat oleh pernyataan 

al-Amidi, “Keraguan ini bertentangan dengan diterimanya berita perorangan dalam hal fatwa 

 
51 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim, “MUSTAFĀ AL-SIBĀ’Ī AND HIS PERSPECTIVES ABOUT THE 

AUTHORITY OF AḤAD ḤADĪTH BASED ON HIS BOOK AL-SUNNAH WA-MAKĀNATUHĀ FĪ AL-TASHRĪ’ 
AL-ISLĀMĪ”: hlm. 14. 

52 Mustafa al-Siba’i, SUNNAH DAN PERANANNYA DALAM PENETAPAN HUKUM ISLAM, hlm. 144. 
53 Mustafa al-Siba’i, hlm. 143. 



77 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

dan persaksian. Bagaimana mungkin, padahal perbedaan antara yang cabang dan yang pokok 

itu sudah jelas.” Menurut Al-Amidi, dalam masalah-masalah pokok seperti kerasulan dan 

kepercayaan mendasar lainnya, memang diperlukan dalil yang pasti (qath’i). Dalil yang bersifat 

dugaan (zhanni) tidak berlaku untuk hal-hal tersebut. Sebaliknya, dalam masalah-masalah 

cabang, menggunakan dalil yang bersifat dugaan adalah wajar dan diperlukan karena sifat dari 

masalah-masalah ini yang memang memerlukan interpretasi dan ijtihad.54 

Al-Siba’i kemudian menyimpulkan bahwa menyamakan masalah pokok dan masalah 

cabang tentang diperlukannya bukti pasti adalah mengada-ada dan mustahil. Dalam masalah 

cabang, menggunakan dalil yang bersifat dugaan adalah suatu keharusan dan tidak dapat 

dihindari, sedangkan dalam masalah pokok, hanya dalil yang pasti yang diterima. Tidak ada 

yang membantah perbedaan ini kecuali orang yang keras kepala dan enggan membuka mata 

terhadap kebenaran. Dengan demikian, Al-Siba’i menegaskan bahwa hadis ahad tetap sah dan 

wajib diamalkan dalam masalah-masalah cabang agama, meskipun tidak dapat digunakan 

dalam masalah pokok kepercayaan.55 

Sikap Nabi terhadap Khabar Perorangan 
Mereka yang mengingkari kahujahan hadis ahad menggunakan penuturan otentik 

mengenai Nabi Muhammad saw. yang menangguhkan penerimaan berita dari seorang sahabat 

bernama Zhu al-Yadain sebagai dasar argumen mereka. Kisah tersebut terjadi ketika Nabi saw. 

mengakhiri shalat pada rakaat kedua dalam shalat Isya. Zhu al-Yadain bertanya, “Apakah 

engkau (wahai Nabi) telah meng-qashar shalat, ataukah engkau lupa?” Mendengarnya, Nabi 

tidak segera menerima pernyataan Zhu al-Yadain tersebut dan menunggu konfirmasi dari Abu 

Bakr RA, Umar RA, serta mereka yang berada di shaf pertama. Setelah menerima konfirmasi 

dari mereka, Nabi saw. melanjutkan shalatnya dan melakukan sujud sahwi. Pengingkar hadis 

ahad berpendapat bahwa jika berita perorangan (hadis ahad) dapat dijadikan hujah, maka Nabi 

saw. seharusnya langsung melanjutkan shalatnya tanpa menunggu konfirmasi dari orang lain. 

Dengan demikian, mereka menyimpulkan bahwa hadis ahad tidak memiliki kekuatan untuk 

dijadikan sebagai dasar hukum atau keyakinan dalam agama.56 

Dalam membantah argumen tersebut, Mustafa al-Siba’i menjelaskan bahwa alasan 

Nabi saw. menangguhkan penerimaan berita dari Zhu al-Yadain adalah karena kekhawatiran 

 
54 Mustafa al-Siba’i, hlm. 144. 
55 Mustafa al-Siba’i. 
56 Mustafa al-Siba’i, hlm. 143. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 78 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

adanya kesalahan. Hal ini disebabkan oleh ketidakmungkinan hanya satu orang yang 

mengetahui peristiwa tersebut sementara banyak orang lain tidak mengetahuinya. Dalam 

situasi adanya keraguan terhadap berita perorangan, memang diperlukan penangguhan untuk 

memastikan kebenaran informasi tersebut. Ketika Abu Bakr RA, Umar RA, dan para sahabat 

di shaf pertama mendukung berita Zhu al-Yadain, maka hilanglah alasan untuk meragukan 

kebenarannya.57 Nabi saw. kemudian bertindak berdasarkan berita yang telah dikonfirmasi 

tersebut. Al-Siba’i lantas menegaskan bahwa meskipun ada kehadiran Abu Bakr RA, Umar 

RA, dan mereka yang berada di shaf pertama, jumlah mereka secara keseluruhan tidak 

memenuhi syarat untuk dianggap sebagai hadis mutawatir, sehingga contoh tersebut 

sebenarnya tidak relevan dalam konteks diskusi ini.58 

Sikap Sahabat terhadap Riwayat Tunggal 
Terakhir, argumen yang dibahas al-Siba’i berkenaan dengan pengingkaran hadis ahad 

adalah pendapat yang menyatakan bahwa para sahabat tidak mengamalkan hadis ahad. Mereka 

mengutip beberapa, seperti ketika Abu Bakr RA menolak berita dari al-Mughirah RA tentang 

hak waris seorang nenek sampai ada konfirmasi serupa dari Muhammad ibn Maslamah, serta 

Umar bin Khattab RA yang menolak berita dari Abu Musa RA terkait izin bepergian sampai 

dikonfirmasi oleh Abu Sa’id RA. Menurut mereka, penolakan ini menunjukkan bahwa para 

sahabat tidak menerima berita perorangan (hadis ahad) sebagai hujah yang dapat dijadikan 

dasar dalam penentuan hukum atau keyakinan agama.59 

Mustafa al-Siba’i membantah argumen ini dengan menyatakan bahwa kenyataannya 

para sahabat seringkali bertindak berdasarkan berita perorangan. Penangguhan penerimaan 

berita tertentu oleh para sahabat tidak berarti mereka menolak berita perorangan secara 

keseluruhan, melainkan karena adanya keraguan atau kebutuhan untuk konfirmasi tambahan. 

Pada kasus Abu Bakar RA yang menolak berita dari al-Mughirah RA, al-Siba’i menerangkan 

bahwa Abu Bakr sama sekali tidak menolak berita al-Mughirah tentang hak waris nenek karena 

menolak berita perorangan, melainkan ia menangguhkannya untuk memastikan keabsahan 

berita tersebut. Setelah Muhammad ibn Maslamah RA mengonfirmasinya dengan 

meriwayatkan berita serupa, Abu Bakr tanpa ragu menerima berita tersebut dan 

 
57 Mustafa al-Siba’i, hlm. 145. 
58 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim, “MUSTAFĀ AL-SIBĀ’Ī AND HIS PERSPECTIVES ABOUT THE 

AUTHORITY OF AḤAD ḤADĪTH BASED ON HIS BOOK AL-SUNNAH WA-MAKĀNATUHĀ FĪ AL-TASHRĪ’ 
AL-ISLĀMĪ”: hlm. 14. 

59 Mustafa al-Siba’i, SUNNAH DAN PERANANNYA DALAM PENETAPAN HUKUM ISLAM, hlm. 143. 



79 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

mengamalkannya. Sementara itu, Umar RA menangguhkan berita Abu Musa RA bukan karena 

menolak hadis ahad, tetapi karena ia sedang mengajarkan pelajaran penting kepada sahabat 

lainnya serta kepada umat Muslim yang baru menerima Islam, memperingatkan mereka semua 

untuk berhati-hati dalam menerima dan meriwayatkan hadis dari Nabi saw. Umar RA juga 

berkata bahwa ia tidak menuduh Abu Musa berdusta, hanya saja ia perlu memastikan 

kebenaran berita tersebut.60 

Al-Siba’i juga memberikan contoh lain yang mengindikasikan pengamalan para sahabat 

terhadap hadis ahad, salah satunya ketika beberapa sahabat seperti Anas bin Malik RA, Abu 

Thalhah RA, Abu Ubaidah bin al-Jarah RA, dan Ubay bin Ka’b RA yang biasa mengonsumsi 

minuman beralkohol yang terbuat dari kurma, tetapi ketika seseorang datang kepada mereka 

dan memberitahukan bahwa alkohol baru saja diharamkan, Abu Thalhah RA segera 

memerintahkan Anas bin Malik RA untuk memecahkan botol-botol tersebut tanpa ragu. 

Meskipun pada saat itu mereka mengetahui bahwa alkohol adalah halal, mereka langsung 

menerima informasi dari satu perawi yang menyatakan bahwa alkohol telah diharamkan. 

Mereka bahkan tidak menunggu untuk bertemu langsung dengan Nabi saw. yang berada di 

dekat dan mudah diakses, atau menunggu hingga kabar tersebut tersebar lebih luas. Jika mereka 

tidak percaya pada berita dari satu perawi yang jujur, mereka tidak akan membuang alkohol 

tersebut karena hal itu akan dianggap sebagai pemborosan.61 

Sejalan dengan pemaparan di atas, al-Siba’i berargumen bahwa hal tersebut tidak 

membuktikan pandangan keseluruhan mereka untuk menolak hadis ahad. Dalam kasus-kasus 

terisolasi itu,  keraguan para sahabat dalam menyikapi berita perorangan (hadis ahad) adalah 

karena faktor eksternal. Para sahabat ingin memastikan bahwa si pembawa berita benar dalam 

menyampaikan beritanya, atau karena mereka ingin menginstruksikan umat Islam tentang 

pentingnya memastikan kesahihan suatu riwayat. Oleh karena itu, contoh-contoh yang dikutip 

oleh para penentang hadis ahad sebagaimana yang telah di sebutkan di atas tidaklah 

membuktikan klaim mereka yang menyatakan bahwa hadis ahad tidak dapat dijadikan hujah, 

karena baik Abu Bakar RA maupun Umar RA menerima riwayat-riwayat tersebut ketika saksi 

kedua mengonfirmasikannya, dan dua perawi tentunya tidak cukup untuk menjadikan sebuak 

kabar menjadi mutawatir. Al-Siba’i kemudian menyimpulkan argumennya dengan mengutip 

 
60 Mustafa al-Siba’i, hlm. 145–146. 
61 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim, “MUSTAFĀ AL-SIBĀ’Ī AND HIS PERSPECTIVES ABOUT THE 

AUTHORITY OF AḤAD ḤADĪTH BASED ON HIS BOOK AL-SUNNAH WA-MAKĀNATUHĀ FĪ AL-TASHRĪ’ 
AL-ISLĀMĪ”: hlm. 15. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 80 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

al-Amidi yang menyatakan bahwa setiap kali sahabat ragu untuk menerima hadis ahad, itu 

disebabkan karena faktor eksternal atau faktor internal dalam riwayat itu sendiri yang 

menyebabkan mereka menolaknya, bukan karena mereka menolak hadis ahad secara 

langsung.62 

Dalil-dalil Kehujahan Hadis Ahad 
Di samping argumennya dalam membantah pihak-pihak yang mengingkari kehujahan 

hadis ahad, al-Siba’i juga mengklaim bahwa terdapat bukti kuat dari al-Qur’an dan hadis yang 

mendukung validitas hadis ahad sebagai hujah. Untuk mendukung argumennya, ia mengutip Imam 

Syafi’i yang menunjukkan bagaimana ayat-ayat al-Qur’an menceritakan kisah para nabi seperti 

Ibrahim, Ismail, Nuh, Hud, Saleh, Syu’aib, Luth, dan Muhammad saw. yang diutus kepada bangsa 

mereka masing-masing. Fakta bahwa satu nabi diutus untuk satu bangsa menunjukkan bahwa satu 

individu sudah cukup untuk menetapkan bukti yang mengikat, mengindikasikan bahwa kesaksian 

atau laporan dari satu orang dapat diterima dan memiliki kekuatan hukum.63 

Selain itu, al-Siba’i juga mengacu pada praktik para khalifah dan gubernur setelah masa 

kehidupan Nabi saw. Dalam sejarah Islam, umat Islam sepakat bahwa harus ada seorang khalifah 

tunggal, seorang qadhi tunggal, dan seorang imam tunggal untuk memimpin. Mereka memilih Abu 

Bakr RA sebagai khalifah, yang kemudian memilih Umar RA sebagai penerus Abu Bakar. Setelah 

itu, Umar menugaskan sebuah majelis untuk memilih khalifah berikutnya, dan mereka memilih 

Utsman RA. Al-Siba’i juga menekankan bahwa ketika seorang qadhi atau imam mengeluarkan fatwa 

dalam suatu masalah tertentu, fatwa tersebut harus dilaksanakan. Dalam kasus-kasus ini, satu 

individu (qadhi atau imam) sebenarnya meriwayatkan dari Nabi saw. karena fatwanya didasarkan 

pada legislasi Nabi, baik melalui teladan yang tepat maupun melalui pemikiran yang logis.64 

Demikian pula ketika Nabi saw. mengutus beberapa sahabatnya untuk memimpin 

ekspedisi militer, menugaskan mereka untuk menyebarkan Islam kepada bangsa lain dan 

bertempur jika diperlukan. Pada satu kesempatan, Nabi saw. memerintahkan Zaid bin Haritsah 

RA untuk memimpin pasukan. Nabi berpesan jika Zaid terbunuh, Ja’far RA harus 

menggantikannya, dan jika Ja’far terbunuh maka Ibnu Rawahah RA yang harus menggantikannya. 

Dalam kasus ini, bisa saja Nabi saw. menunjuk sejumlah pemimpin untuk satu ekspedisi, akan 

tetapu beliau tetap percaya bahwa seorang individu yang tepat dapat menegakkan bukti di antara 

 
62 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim, hlm. 16. 
63 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim. 
64 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim. 



81 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

suatu bangsa dengan mengajak mereka kepada Islam. Selain itu, selama masa kehidupannya, Nabi 

saw. sering mengirim utusan untuk menyampaikan perintah kepada para gubernur di berbagai 

wilayah di bawah pemerintahan Muslim. Tidak pernah terjadi satu kali pun salah satu dari gubernur 

tersebut meragukan atau menunda melaksanakan perintah dengan alasan Nabi saw. hanya 

mengirim satu utusan.65 

Validitas Hadis Ahad sebagai Hujah 
Al-Siba’i sekali lagi mengutip Imam al-Syafi’i, yang menyatakan bahwa tidak ada perbedaan 

pendapat di kalangan ulama mengenai validitas hadis ahad. Imam al-Syafi’i menguraikan beberapa 

kemungkinan yang menjadi alasan seorang ulama tidak mengamalkan suatu riwayat yang 

diterimanya. Alasan-alasan tersebut meliputi: 1) adanya hadis yang lebih kuat, yang bertentangan 

dengan hadis yang baru didengar, 2) perawi dalam suatu hadis tidak memenuhi syarat sahih, seperti 

memiliki ingatan yang tidak cukup kuat atau dinilai kurang derajat ke-‘adil-annya, dan 3) hadis yang 

didengar bersifat ambigu. Penting untuk dipahami bahwa seorang ulama tidak akan meninggalkan 

pengamalan suatu hadis tanpa alasan atau interpretasi yang sah. Bukti-bukti kuat dari al-Qur’an, 

sunnah, praktik sahabat, tabi’in, generasi setelah tabi’in, dan para ahli hukum Islam menunjukkan 

bahwa umat Islam wajib menerima dan menerapkan hadis ahad. Sebab, selain contoh yang telah 

dikemukakan pada sub-sub bagian sebelumnya, terdapat banyak hadis lain yang menegaskan 

otoritas dan validitas hadis ahad, yang dapat menguatkan kedudukan hadis ahad sebagai hujah.66 

Kesimpulan 
Hadis ahad adalah khabar yang tidak sampai pada tingkat mutawatir, namun memiliki 

jumlah perawi yang mencukupi dalam masing-masing thabaqoh-nya. Para ulama memiliki 

pandangan yang beragam berkenaan kedudukan hadis ahad. Mayoritas ulama ushul meyakini 

bahwa hadis ahad memiliki nilai faedah yang dapat diambil manfaatnya, dan setelah keabsahan 

hadis tersebut diakui, maka diwajibkan untuk mengamalkannya. Namun, ada pula yang 

mengingkari hadis ahad dan berpandangan bahwa hadis ahad tidak dapat dijadikan hujah. 

Mustafa al-Siba’i memandang hadis ahad sebagai sumber yang sah dan wajib diamalkan 

dalam syariat Islam, meskipun hanya menghasilkan pengetahuan bersifat dugaan (zhanni). Ia 

menjelaskan bahwa mayoritas ulama sepakat mengenai kewajiban mengamalkan hadis ahad, 

didukung oleh konsensus sahabat (ijma’) yang menerima dan mengamalkannya. Al-Siba’i juga 

 
65 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim, hlm. 17. 
66 Zati Nazifah Binti Abdul Rahim. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 82 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

menanggapi berbagai argumen yang mengingkari kehujahan hadis ahad, dengan menunjukkan 

bahwa dalil dari al-Qur’an, praktik Nabi saw., dan kesepakatan ulama yang mendukung 

validitasnya. Ia menegaskan bahwa dalam masalah-masalah cabang agama, penggunaan dalil yang 

bersifat dugaan adalah suatu keharusan dan bahwa ijma’ ulama tetap berlaku meskipun ada 

kelompok yang menentangnya. Oleh karena itu, menurut al-Siba’i, hadis ahad memiliki 

kedudukan yang kuat sebagai hujah dalam syariat Islam. 

Daftar Pustaka 
Abdul Karim Munthe. Syarah Matan Baiquniyah: Pengantar Ilmu Hadis Dasar. Disunting oleh Ibnu 

Kharis. Tangerang Selatan: Yayasan Pengkajian Hadits el-Bukhari, 2020. 
Abdul Mutualli. “DIKOTOMI HADIS AHAD-MUTAWATIR; MENURUT PANDANGAN ALI 

MUSTAFA YAQUB.” TAHDIS 9, no. 2 (201M): 200–219. 

Abdul Wahab Syakhrani, dan Hidayah. “KEDUDUKAN HADIST DALAM PEMBENTUKAN 

HUKUM.” MUSHAF JOURNAL : Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis 3, no. 1 (April 2023): 24–31. 

Amalia Rabiatul Adwiah. “HADITH AHAD AND ITS ARGUMENTATION IN THE PROBLEM OF 

FAITH IN THE PERSPECTIVE OF MUHAMMAD AL-GHAZALI.” JURNAL LIVING HADIS 

7, no. 2 (Desember 2022): 253–67. 

Amin Khaerudin. Pokok-Pokok Ilmu Hadis. Yogyakarta: Bintang Semesta Media, 2022. 

Arianto, dan Abdur Rouf Hasbullah. “PERGOLAKAN HADITS KAUM MODERNIS : Studi 

Komparatif Pemikiran Abu Royyah, Ahmad Amin, dan Musthafa Al-Siba’I.” JURIH: Jurnal Ilmu 

Hukum 2, no. 1 (2023): 40–61. 

Azis Arifin. “METODOLOGI KRITIK MATAN HADIS MUSTAFA AL-SIBA’I (STUDI KRITIS).” 

Thesis, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, 2022. 

Budi Suhartawan, dan Muizzatul Hasanah. “MEMAHAMI HADIS MUTAWATIR DAN HADIS 

AHAD.” Dirayah: Jurnal Ilmu Hadis 3, no. 1 (Oktober 2022): 1–18. 

Citra Aviva Umaira, Elvira Rosiana Indah, Maiya Hasanatud Daroini, Fawwaz Fudhail Muchammad, 

dan Shofil Fikri. “Pembagian Hadits Dari Segi Kuantitas Sanad Berupa Hadits Mutawattir Dan 

Hadits Ahad.” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 1, no. 4 (2024): 253–60. 

H. Kamaruddin. STUDI HADITS. Yogyakarta: Deepublish Digital, 2023. 



83 Hadis Ahad  dan Kehujahanya:  Studi  Pemikiran Mustafa Al-Siba’i 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

 
 

 

Helmi Candra, Ahmad Fauzi, Achmad Ghozali, dan Muhammad Asriady. “Kritik Mustafa Al-Siba’i 

terhadap Ahmad Amin Tentang Keabsahan Hadis.” Bertuah : Journal of Shariah and Islamic 

Economics 2, no. 2 (Oktober 2021): 44–58. 

Hidayatus Sholihah, Ahmad Zaenurrasyid, dan Sarjuni. “THE ANALYSIS OF HADITS 

HERMENEUTICS BASED ON MUSTAFA AL-SIBA’I’S PERSPECTIVE.” Wahana 

Akademika: Jurnal Studi dan Sosial 10, no. 1 (April 2023): 59–76. 

Idri Shaffat. STUDI HADIS. Kencana, t.t. 

Izzatus Sholihah. “Kehujahan Hadis Ahad Dan Pengaruhnya Terhadap Hukum Islam.” Al-Hikmah 

Jurnal Kependidikan dan Syariah 4, no. 1 (Februari 2016): 1–11. 

Juriono, Achyar Zein, dan Ardiansyah. “METODE KRITIK MATAN MUSTAFA AS-SIBA’I 

DALAM KITAB AS-SUNNAH WA MAKANATUHA FI AT-TASYRI’ AL-ISLAMI.” AT-

TAHDIS: Journal of Hadith Studies 1, no. 1 (2017): 67–82. 

M. Agus Solahudin, dan Agus Suyadi. Ulumul Hadis. Bandung: Pustaka Setia, 2009. 

Masrukhin Muhsin. “HADIS MENURUT MUSTHAFA AL-SIBA’I DAN AHMAD AMIN (SUATU 

KAJIAN KOMPARATIF).” Al-Fath 6, no. 1 (2012): 35–49. 

Moh. Jufriyadi Sholeh. “TELAAH PEMETAAN HADIS BERDASARKAN KUANTITAS SANAD.” 

Bayan Lin-Naas 6, no. 1 (2022). 

Mohd. Hatib Ismail, dan Siti Rohani Jasni. “SUMBANGAN PEMIKIRAN MUSTAFA AL-SIBA’I 

TERHADAP ALIRAN AHLI SUNNAH WAL JAMAAH.” JURNAL ISLAM DAN 

MASYARAKAT KONTEMPORARI 24, no. 2 (Desember 2023): 84–93. 

Muhammad Alifuddin. “HADIS DAN KHABAR AHAD DALAM PERSPEKTIF MUHAMMAD AL-

GHAZALI.” Shautut Tarbiyah 17, no. 2 (2011): 71–85. 

Muhammad Arwani Rofi’i. “MUSTAFA AL-SIBA‘IY DAN KRITIKNYA TERHADAP 

PANDANGAN ORIENTALIS TENTANG HADIS DAN SUNNAH NABI.” Kabilah: Journal of 

Social Comunity 4, no. 1 (Juni 2019): 90–107. 

———. “PEMIKIRAN SYI’AH TENTANG HADITS (Studi Analisis Pemikiran Imam al-Shaukany 

tentang Hadits Ahad).” Al-I’jaz 5, no. 1 (Juni 2023): 1–14. 

Mustafa al-Siba’i. SUNNAH DAN PERANANNYA DALAM PENETAPAN HUKUM ISLAM. Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1995. 



Halawatu; Kamala, Azis Arifin 84 

Jurnal al-Fath, Vol. 19, No. 1, (Januari-Juni) 2025 

p-ISSN: 1978-2845 e-ISSN: 2723-7257 

  
 

 

Nazeli Rahmatina. “HADIS DITINJAU DARI SEGI KUANTITAS (HADIS MUTAWATIR DAN 

HADIS AHAD).” AL-MANBA, Jurnal Ilmiah Keislaman dan Kemasyrakatan 8, no. 1 (2023): 20–

28. 

Nor Najihah binti Ismail. “HAK POLITIK PEREMPUAN MENURUT PEMIKIRAN MUSTAFA AL-

SIBA’I.” Skripsi, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 2011. 

Saifuddin Zuhri. “PREDIKAT HADIS DARI SEGI JUMLAH RIWAYAT DAN SIKAP PARA 

ULAMA TERHADAP HADIS AHAD.” SUHUF 20, no. 1 (Mei 2008): 53–65. 

Sholahuddin Al Ayubi, dan Khozin. “KEHUJAHAN HADIS AHAD DALAM MASALAH AQIDAH 

( Studi Pemikiran Nashiruddin al-Albani).” Al-Fath 8, no. 1 (2014): 93–136. 

Zati Nazifah Binti Abdul Rahim. “MUSTAFĀ AL-SIBĀ’Ī AND HIS PERSPECTIVES ABOUT THE 

AUTHORITY OF AḤAD ḤADĪTH BASED ON HIS BOOK AL-SUNNAH WA-

MAKĀNATUHĀ FĪ AL-TASHRĪ’ AL-ISLĀMĪ.” Jouornal of Hadith Studies 8, no. 3 (Desember 

2023): 11–18. 

 

 


