Konsep Manusia dan Asas-Asas Peradabannya Menurut
Abu Al-Hasan Al-Mawardi

Muhaimin, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon
Selvia Mei, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon
Lu'lu'ah Luthfiyah, UIN Siber Syekh Nutjati Cirebon
Khumedi, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon
Mahbub Nuryadien, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

muhaimin@mail.uinssc.ac.id

Received: 19 Oktober 2025 Copyright@?2025 (authors)

Accepted: 28 Desember 2025

Published: 30 Desember 2025 @ (§ | This work is licensed under a

doi: : Creative Commons Attribution

https://doi.org/10.32678 /tsaqofah.v23i2.162 4.0 International License.
Abstract

This study examines Abi al-Hasan al-Mawards’s thought on the concept of the human being
and the foundational principles of civilization within the classical Islamic tradition. The topic is selected
in response to the tendency of al-Mawardi’s intellectual legacy to be confined to constitutional and
political discourse, while his anthropological and civilizational dimensions remain insufficiently
systematized. The research aims to elucidate how the human being is positioned as a social subject of
civilization and to identify the fundamental principles that sustain order and continuity in collective
life. The study employs a library-based research method with a hermenentic approach grounded in
Hans-Georg Gadamer’s concept of the fusion of horizons, through which al-Mawardr's texts are read
dialogically, situated within their classical context and examined for their relevance to contemporary
interpretation. The findings indicate that al-Mawardi conceives of the human being as inberently
interdependent, with religion and reason serving as the ethical foundations of social life. Civilization,
in his view, is constructed upon six principal foundations: religion, leadership, justice, equitable
security, sustainable prosperity, and noble aspirations. These six foundations form an integrated
conceptual framework that interlinks individual morality, social order, and generational continuity.
The study concludes that al-Mawardi’s thought offers a normative civilizational framework that
remains pertinent for reflecting on contemporary social and moral crises.

Keywords: al-Mawardi, Islamic civilization, social human being, political ethics, foundations of
cevilization

Abstrak

Kajian ini mengangkat pemikiran Abii al-Hasan al-Mawardi tentang konsep manusia dan
asas-asas peradaban dalam tradisi Islam klasik. Topik ini dipilib karena pemikiran al-Mawardi
sering dipersempit pada diskursus ketatanegaraan, sementara dimensi antropologis dan peradabannya

Jarang dirnmuskan secara sistematis. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana manusia
diposisikan sebagai subjek sosial peradaban serta prinsip-prinsip dasar yang menopang keteraturan
dan keberlanjutan kebidupan bersama. Metode yang digunakan ialah studi pustaka dengan
pendekatan hermenentik Hans-Georg Gadamer melalui konsep fusion of horizons, sebingga teks-

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 143


mailto:muhaimin@mail.uinssc.ac.id
https://doi.org/10.32678/tsaqofah.v23i2.162
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teks karya al-Mawardi dibaca secara dialogis dalam konteks klasik dan relevansinya bagi
pembacaan masa kini. Hasil penelitian menunjukkan babwa al-Mawardi memandang manusia
sebagai makhluk yang secara kodrati saling membutubkan, dengan agama dan akal sebagai fondasi
etika sosial. Peradaban dibangun di atas enam asas ntama, yaitu agama, kepenimpinan, keadilan,
keamanan_yang merata, kemakmuran berkesinambungan, serta cita-cita yang lubur. Keenam asas
tersebut membentuk satu kesatuan konseptual yang menantkan moral individn, keteraturan sosial,
dan  kesinambungan generasi. Penelitian ini menyimpulfean babwa pemikiran al-Mawardi
menawarkan kerangka normatif peradaban yang relevan bagi refleksi krisis sosial dan moral
kontemporer.

Kata Kunci: al-Mawardi, peradaban Islam, manusia sosial, etifa politik, asas peradaban

A. PENDAHULUAN

Peradaban Islam klasik menampilkan suatu model kehidupan sosial yang
dibangun di atas integrasi antara agama, etika, dan keteraturan sosial. Dalam tradisi
pemikiran Islam, peradaban tidak dipahami sebagai hasil akumulasi kemajuan material
semata, melainkan sebagai manifestasi dari kualitas moral manusia dan kemampuan
masyarakat dalam menjaga harmoni sosial. Kerangka pemahaman ini menempatkan
agama sebagai pusat orientasi nilai yang mengarahkan perilaku individu dan kolektif.
Salah satu pemikir yang secara sistematis menguraikan relasi tersebut adalah Abu al-
Hasan al-Mawardi, seorang ulama dan negarawan yang hidup pada masa krisis politik
Dinasti Abbasiyah.'

Konteks historis kehidupan al-Mawardi ditandai oleh melemahnya otoritas pusat
kekhalifahan dan meningkatnya dominasi kekuatan politik regional. Situasi tersebut
menghadirkan persoalan serius bagi keberlangsungan tatanan sosial dan politik umat
Islam. Fragmentasi kekuasaan, konflik kepentingan, serta merosotnya integritas moral
penguasa menjadi tantangan utama yang mengancam stabilitas masyarakat. Dalam
kondisi demikian, al-Mawardi merumuskan gagasan-gagasan normatif yang bertujuan
menjaga keteraturan sosial dan kesinambungan kehidupan bersama® Pemikirannya
berangkat dari kebutuhan riil masyarakat, bukan dari spekulasi filosofis yang terlepas
dari realitas sosial.

Al-Mawardi sendiri dikenal sebagai ulama fikih yang memiliki kepakaran,
terutama dalam bidang figh siyasi, dan menempati posisi penting sebagai salah satu figur
berpengaruh dalam sejarah pemikiran politik Islam. Melalui karya monumentalnya a/-
Ahkam al-Sultaniyyah, ia merumuskan berbagai gagasan dan kerangka teoritik tentang
kekuasaan, pemerintahan, serta tata negara yang hingga kini masih dianggap relevan
dan dijadikan rujukan oleh sebagian umat Islam dalam menyikapi persoalan-persoalan
politik dan ketatanegaraan.’ Selain itu, al-Mawardi juga menawarkan gagasan yang
dapat dibaca sebagai embrio teori kontrak sosial dalam tradisi Islam. Negara, baginya,
lahir dari kebutuhan manusia untuk hidup bersama dan saling melengkapi. Manusia
adalah makhluk yang paling membutuhkan bantuan pihak lain, sehingga keberadaan

! Rashdha Diana, “Al-Mawardi dan Konsep Kenegaraan dalam Islam,” Tsagafah, Volume 13, no.
1 (2017): 159-176, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981.

2 Fadi Zatari, “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Aba al-Hasan Al-Mawardi’s
Perspective,”  Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 1 (Spring 2021): 242-243,
https://doi.org/10.32350 /jitc.111.13.

3 Ayuni Anggun Pratiwi, Hilma Kamila, Nafisatun Nikmah, dan Lina Matlina, “Pemikiran Politik
Islam: Studi Pemikiran Al-Mawardi dan Relevansinya di Indonesia,” Jowrnal of Islamic Economics and
Finance 3, no. 2 (Mei 2025): 198-211, https://doi.org/10.59841 /jureksi.v3i2.2671.

144 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025


https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671

otoritas politik menjadi keniscayaan untuk mencegah konflik dan kekacauan.* Namun,
yang menarik, kontrak sosial dalam perspektif Al-Mawardi selalu diletakkan dalam
kerangka teologis: Allah menjadi poros utama dalam sirkulasi sosial dan politik.

Permasalahan mendasar yang hendak diselesaikan oleh pemikiran al-Mawardi
berkaitan dengan bagaimana nilai-nilai agama dapat berfungsi sebagai landasan
pembentukan perilaku manusia dalam kehidupan sosial. Al-Mawardi memandang
bahwa manusia, sebagai makhluk sosial, memiliki kecenderungan untuk mengikuti
dorongan kepentingan pribadi apabila tidak diarahkan oleh norma moral. Tanpa
kendali etika dan agama, kehidupan sosial mudah terjerumus ke dalam konflik,
ketidakadilan, dan dominasi kekuatan. Oleh karena itu, agama diposisikan sebagai
instrumen utama yang menata relasi manusia secara adil dan beradab.

Konsep peradaban dalam pemikiran al-Mawardi tidak dilepaskan dari etika
sosial. Peradaban dipahami sebagai kondisi masyarakat yang ditandai oleh keteraturan,
keadilan, dan kerja sama antarmanusia. Dalam salah satu artikelnya, ditegaskan bahwa
al-Mawardi menilai peradaban sebagai hasil dari disiplin moral dan komitmen sosial,
bukan sebagai produk konflik dan dominasi.” Dengan demikian, inti peradaban tetletak
pada kualitas relasi sosial yang dibangun di atas nilai-nilai agama.

Kajian-kajian terdahulu tentang al-Mawardi menunjukkan bahwa pemikirannya
sering dibahas dalam konteks politik dan ketatanegaraan. Banyak penelitian menyoroti
kontribusinya dalam merumuskan prinsip-prinsip kepemimpinan dan tata kelola
kekuasaan Islam. Dalam kajian komparatif antara al-Mawardi dan al-Farabi, misalnya,
al-Mawardi digambarkan sebagai pemikir yang menekankan pendekatan normatif-
pragmatis dalam mengatur realitas kekuasaan.’ Fokus tersebut memperlihatkan bahwa
al-Mawardi lebih menekankan stabilitas dan keteraturan sosial daripada pencarian
bentuk negara ideal secara filosofis.

Selain aspek politik, sejumlah penelitian juga mengkaji dimensi etika dan
pendidikan dalam pemikiran al-Mawardi, khususnya melalui karya .Adab al-Dunya wa al-
Din. Karya ini memuat refleksi tentang hubungan antara moral individu dan tatanan
sosial. Dalam konteks peradaban, etika individu dipandang sebagai fondasi bagi
keberlangsungan masyarakat. Apabila individu memiliki akhlak yang baik, masyarakat
akan berkembang secara harmonis.” Perspektif ini menegaskan bahwa pembangunan
peradaban harus dimulai dari pembentukan karakter manusia.

Meskipun demikian, kajian tentang asas-asas peradaban dalam pemikiran al-
Mawardi sering kali muncul secara tersebar dan belum dirumuskan secara sistematis.
Beberapa penelitan membahas peran agama dalam pembentukan peradaban,
sementara yang lain menyoroti aspek politik atau sosial secara terpisah. Salah satu
artikel menegaskan bahwa belum banyak kajian yang secara khusus mengelaborasi

4 Alfoe Niam Alwie, “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan
Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012): 319-323.

5 Puja Rahmah, “Konsep Keadilan Sosial dalam Pemikiran Al-Mawardi dan Relevansinya bagi
Tata Kelola Pemerintahan Islam,” Ibtikar 2, no. 1 (Juni 2025): 42—60.

¢ Karep, “Politik Etis dalam Peradaban Islam Klasik: Studi Komparatif Pemikiran Al-Maward1
dan Al-Farabi,” Jurnal Studi Islam Lintas Negara (Jonrnal of Cross-Border Islamic Studies) 7, no. 2 (Desember
2025): 267-285.

7 Mauliana Maghfiroh, “Al-Mawardi’s Social Contract Theory (Study of Al Mawardi’s Political
Thought),”  Journal  of  Islamic ~ Studies — and — Humanities 8, no. 2 (2023): 142-157,
http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360.

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 145


http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360

kontribusi al-Mawardi dalam memahami relasi antara agama dan peradaban.® Kondisi
ini membuka ruang bagi penelitian yang berupaya menyatukan berbagai aspek
pemikiran al-Mawardi ke dalam satu kerangka konseptual tentang asas-asas peradaban.

Urgensi kajian ini semakin terasa dalam konteks dunia kontemporer yang
dihadapkan pada berbagai krisis moral dan sosial. Fragmentasi sosial, melemahnya
solidaritas, serta krisis kepercayaan terhadap institusi publik menunjukkan adanya
persoalan serius dalam fondasi peradaban modern. Dalam situasi seperti ini, pemikiran
klasik Islam menawarkan alternatif konseptual yang berakar pada nilai-nilai etika dan
agama. Tujuan utama penelitian ini adalah mengkaji dan merumuskan konsep manusia
dan asas-asas peradabannya dalam perspektif Abu al-Hasan al-Mawardi berdasarkan
kajian literatur yang terdapat dalam artikel dan karya ilmiah yang relevan. Penelitian ini
bertujuan mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar yang menopang gagasan al-Mawardi
tentang peradaban, meliputi peran agama, etika sosial, kepemimpinan moral, dan
kohesi sosial. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan
pemahaman yang lebih utuh tentang kontribusi al-Mawardi dalam diskursus peradaban
Islam.

Argumen utama yang diajukan dalam penelitian ini adalah bahwa asas-asas
peradaban dalam pemikiran al-Mawardi berakar pada integrasi antara agama dan etika
sosial sebagai fondasi kehidupan bersama. Peradaban dipahami sebagai hasil dari
pembentukan individu yang bermoral, kepemimpinan yang adil, serta tatanan sosial
yang berlandaskan nilai agama. Kerangka ini menunjukkan bahwa keberlangsungan
peradaban sangat bergantung pada kualitas moral manusia dan kemampuan
masyarakat dalam menjaga harmoni sosial.

Dengan demikian, kajian tentang asas-asas peradaban dalam perspektif al-
Mawardi memiliki signifikansi teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini
memperkaya khazanah studi pemikiran Islam klasik dengan menyoroti dimensi
peradaban yang sering terabaikan. Secara praktis, kajian ini menawarkan rujukan
normatif bagi upaya membangun masyarakat yang beradab di tengah tantangan sosial
dan moral kontemporer.

B. METODE PENELITIAN

Penelitian ini berbasis studi pustaka (Zbrary research), dengan menggunakan data
yang bersumber dari literatur tertulis seperti buku, jurnal, dan ensiklopedi. Kajian ini
menerapkan pendekatan hermeneutik Gadamer, khususnya melalui konsep fusion of
horizons (peleburan cakrawala) yang dikembangkan oleh filsuf Jerman, Hans-Georg
Gadamer.” Dalam proses pengumpulan data, penulis berupaya menghimpun sumber-
sumber yang relevan dengan fokus kajian, baik yang bersifat primer maupun sekunder.
Data primer dalam penelitian ini adalah Adab al-Dunyi wa al-Din, sedangkan data
sekunder mencakup karya-karya lain al-Mawardi, seperti Tashil al-Nazar wa Tajil al-
Zafar fi Akblag al-Malik wa Siydsat al-Mulk, al-Ahkam al-Sultaniyyah, Durar al-Sulnk fi
Siyasat al-Mulnk, serta karya-karya al-Mawardi lainnya. Selain itu, penelitian ini juga
memanfaatkan berbagai tulisan dan kajian yang membahas pemikiran al-Mawardi
maupun tema-tema yang berkaitan langsung dengan pokok pembahasan.

8 Fadi Zatari, “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Al-Mawardr’s Perspective,”
Journal — of  Islamic  Thought — and  Civilization 11, no. 1  (Spring 2021):  240-257,
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13.

9 M. Amin Abdullah, dkk., Antologi Studi Islam; Teori dan Metodologi, (Y ogyakarta: Sunan Kalijaga
Press, 2000)., 303: lihat juga Hans Georg Gadamer, Truth and Method, (LLondon: Continum, 1975), 389-
390

146 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025


https://doi.org/10.32350/jitc.111.13

Dengan kerangka tersebut, penelitian ini berupaya membangun dialog antara
penulis dan al-Mawardi melalui proses peleburan horizon (fusion of horizons) terhadap
teks yang dikaji. Sejalan dengan pandangan Hans-Georg Gadamer, sebuah teks dapat
diinterpretasikan secara produktif sekaligus reproduktif; oleh karena itu, makna teks
senantiasa terbuka dan tidak sepenuhnya dibatasi oleh maksud awal pengarangnya.
Keterbukaan ini memungkinkan sebuah teks untuk terus dimaknai pada masa kini
maupun masa mendatang melalui cakrawala pemahaman setiap generasi."’ Atas dasar
itu, penulis berupaya mengungkap interpretasi produktif atas karya-karya al-Maward1
dalam cakrawala pemahaman yang relevan dengan judul penelitian.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
Biografi Al-Mawardi

Nama lengkap al-Mawardi adalah Abu al-Hasan ‘Ali bin Muhammad bin Habib
al-Mawardi al-SyafiT al-Basti. Julukan al-Mawardi berasal dari kata za’un wardin yang
berarti air mawar, sebab ayah dan kakeknya dikenal sebagai penjual air mawar. Ia
merupakan seorang ulama besar, pemikir, serta ahli dalam berbagai bidang ilmu
pengetahuan, khususnya figh dalam mazhab Syafil. Al-Mawardi lahir pada tahun 364
H/975 M dalam lingkungan keluarga yang menjunjung tinggi pendidikan. '' Ta tumbuh
di penghujung masa keemasan Islam pada era Dinasti ‘Abbasiyah, suatu zaman yang
melahirkan banyak tokoh cemerlang. Menurut Mustafa Saqa, masa hidup al-Mawardi
ditandai oleh pertemuan berbagai tradisi intelektual Islam yang saling berbaur,
mencetak sosok ulama dengan keluasan pandangan seperti ditinya."

Dalam proses intelektualnya, al-Mawardi menimba ilmu dari sejumlah ulama
besar. Ia mula-mula belajar kepada Syekh al-Saymari, seorang qadi di Basrah sekaligus
penulis a/Idhah fi al-Madbhab, di sana lah ia mendalami figh dan usil figh.  Dalam
bidang hadits, ia belajar kepada Hasan bin ‘Ali bin Muhammad al-Jabaly, juga kepada
Muhammad bin ‘Adi bin Zuhar al-Mangqiti dan Ja‘far bin Muhammad bin al-Fadl al-
Baghdadi. Ia pun memperdalam bahasa dan sastra Arab pada Muhammad bin al-
Mu‘alla al-Azdi serta Aba Muhammad al-Baqi, seorang orator masyhur dan ahli
balaghah di masanya.'* Setelah itu, ia melanjutkan studi ke Baghdad, pusat ilmu
pengetahuan ‘Abbasiyah, dan menuntut ilmu kepada Ahmad bin Abi Tahir al-Isfarayini
(Syekh Abu Hamid), ulama besar mazhab Syafi7 yang berpengaruh kuat terhadap
karya-karya figh al-Mawardi.”

Kedalaman ilmu Al-Mawardi, khususnya dalam fikih mazhab Syafi’i, membuka
jalan bagi karirnya di bidang hukum dan pemerintahan. Ia diangkat menjadi qadhi
(hakim) di berbagai daerah, bahkan menurut catatan Yaqut al-Hamawi, ia pernah

10 Muhammad Syukti, Hermenentika Linmn Sosial, (Yogyakarta: Kreasi Eacana, 2006), 57

1 Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan Anba’ Abna’ al-Zaman, (Beirut:
Daar al-Shadir, 1980), III, 282. Lihat juga Yaqut al-Jamahy, Mu jam al-Adiba’, (Kairo: Daar al-Ma’mun,
t.t), XV., 52;al-Khatib al-Bagdadi, Tarikh Madinah al-Salam, (Beirut: Daar al-Garb al-Islamiyyah, 2011),
XIII, 587: Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Syafi’iypah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), III., 303:
Abu al-Fida Isma’il bin ‘Amr bin Katsit, a/-Bidayah wa al-Nibayah, (Kairo: Daar al-Hajr. 1998), XV, 762:
Al-Mawardi, Adab al-Wizarah, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929), III; Al-Mawardi, Nashihah al-Munluk,
(Kuwait: Maktabah al-Falah, 1983), 7; Al-Mawardi, A~Amtsal al-Hikam, (Riyadh: Daar al-Wathan,
1999), 13; Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000), 3.

12 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000), 3; lihat juga Al-Mawardi,
Adab al-Wizarah, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929), IV

13 Al-Mawardi, A/~-Amtsal al-Hikam, (Riyadh: Daar al-Wathan, 1999), 13

14 Al-Mawardi, A/~-Amtsal al-Hikam, (Riyadh: Daar al-Wathan, 1999), 14.

15> Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan, 283.

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 147



memegang jabatan itu di 93 wilayah. Pengalaman luas ini memberinya pemahaman
mendalam tentang realitas sosial dan administrasi negara. Setelah berkeliling, ia kembali
menetap di Baghdad untuk mengajar fikih, hadis, dan sastra, sekaligus merampungkan
berbagai karya tulisnya, termasuk tafsir Al-Qut’an.'® Reputasinya semakin menanjak
ketika Khalifah al-Qadir Billah memerintahkannya untuk membuat ringkasan fikih
mazhab Syaff’i, yang kemudian dikenal dengan kitab a/Igna’. Ini menunjukkan posisi
tethormatnya sebagai otoritas utama mazhab Syafi’i di tengah-tengah ulama besar
lainnya yang mewakili mazhab Hanafi dan Maliki dalam proyek serupa.'”

Selain sebagai ahli fikih dan hakim, Al-Mawardi juga berperan sebagai diplomat
ulung. Ia dipercaya menjadi duta yang menjembatani hubungan antara Khalifah
Abbasiyah, al-Qadir Billah, dengan pemimpin-pemimpin Bani Buwaih yang memiliki
pengaruh politik besar pada masa itu, yakni dari tahun 381 hingga 422 H. Peran
diplomatik ini tidak hanya menunjukkan kelihaiannya dalam bernegosiasi, tetapi juga
memperkuat posisinya di hadapan kekuasaan politik. Integritasnya diuji ketika terjadi
kontroversi seputar permintaan Raja Bani Buwaih, Jalal al-Daulah, yang ingin
menyematkan gelar Syabansyah (Raja Diraja). Ketika dimintai fatwa, Al-Mawardi
dengan tegas menolak, dengan argumen bahwa gelar semacam itu hanya layak
disandang oleh Allah.'™ Akhirnya, Hubungan Al-Mawardi dengan Jalal al-Daulah
setelah memfatwakan itu mengalami kerenggangan hinga Al-Mawardi memutuskan
tidak keluar rumah dari ramadhan hingga ‘id al-adha. Setelah empat bulan terlewati,
Jalal al-Daulah memanggil Al-Mawardi untuk datang ke istana. Dengan rasa takut, Al-
Mawardi memenuhi panggilan itu. Setibanya di kerajaan, Jalal al-Daulah tidak
memarahinya tetapi sebaliknya sang raja memuji Al-Mawardi karena ketegasannya dan
keberaniannya dalam mengatakan kebenaran. Setelah itu, Al-Mawardi merasa lega
kemudian berterima kasih lalu mendoakan Jalal al-Daulah.” Sikap berprinsip ini
sempat merenggangkan hubungannya dengan sang raja, tetapi justru berakhir dengan
penghormatan besar ketika Jalal al-Daulah memuji ketegasan dan keberaniannya
menyuarakan kebenaran

Keteguhan prinsip dan keluasan ilmu Al-Mawardi akhirnya mengantarkannya
pada puncak pengakuan resmi. Pada tahun 429 H, ia dianugerahi gelar
kehormatan Agda al-Qudhat (Hakim Agung) oleh khalifah. Meskipun gelar ini memicu
kritik dari sebagian ulama seperti Abu Thayyib al-Thabari yang menganggapnya
berlebikan, Al-Mawardi tidak terlalu ambil pusing. Ia memandang para pengkritik itu
memiliki standar ganda, karena sebelumnya mereka justru membolehkan gelar Malik
al-Mulnk untuk manusia. Gelar Agda al-Qudhat ini melekat padanya hingga akhir
hayatnya, mengukuhkan warisannya bukan hanya sebagai seorang ahli fikih dan hakim,
tetapl juga sebagai seorang pemikir politik yang karya-karyanya, seperti A~Abkam as-
Sulthaniyyah, terus dikaji sebagai rujukan klasik tentang etika kepemimpinan dan
administrasi negara dalam Islam.”

Al-Mawardi berhasil mencetak sejumlah murid yang berkembang menjadi ulama
terkemuka dalam berbagai bidang. Di antaranya adalah Al-Khatib al-Baghdadi, seorang
ahli hadits, sejarawan, dan penulis produktif yang karyanya Tarikh Baghdad sangat

16 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 4.

7 Yaqut al-Jamahy, Mujam al-Adiba , (Kairo: Daar al-Ma’mun, t.t), XV., 54; lihat juga Al-
Mawardt, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000), 4;

18 Yaqut al-Jamahy, a/-Mujam., 54; lihat juga Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-
Haramayn, 2000), 4; Al-Mawardi, Nashibah al-Muluk, (IKuwait: Maktabah al-Falah, 1983), 15.

19Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Syafi‘iypah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), IIL., 304.

20 Yaqut al-Jamahy, a/-Mu jam., 52-53; Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn,
2000), 4.; Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Syafi‘iypah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), IIL., 304.

148 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



monumental.” Murid lainnya, Ibn Khayrin, dikenal sebagai ahli hadits yang wara' dan
'alim.  Kemudian ada Al-Hamadhani, seorang ulama multidisipliner yang menguasai
ilmu syariah dan astronomi, sehingga diangkat sebagai Qadhi al-Qudhat (hakim
agung).” Tokoh lain seperti Abu al-Fadha'il al-Raba'i al-Maushili juga merupakan
muridnya yang tsiqah dan produktif menulis.”*

Selain tokoh-tokoh utama tersebut, pengaruh keilmuan Al-Mawardi tersebar luas
melalui banyak ulama lain yang meriwayatkan hadits atau mengambil ilmu darinya.
Jaringan sanadnya mencakup nama-nama seperti Abu al-Hasan al-Abdari, Abu al-
Qasim al-Qusyairi, Abu Manshur al-Qusyairi, Abd al-Ghani al-Alwahi, Abu Bakr al-
Halwani, Ibn al-Mugri, Qadhi Muhammad bin Ubaidillah, al-Nahawandi, dan al-
Ugburi. Keluasan jaringan murid ini menunjukkan posisi Al-Mawardi sebagai salah
satu mata rantai keilmuan penting pada masanya, yang mengokohkan pengaruh
mazhab Syafi'i dan menyebarkan ilmu hadits serta fikih ke generasi berikutnya. *

Selain sebagai seorang faqth bermadzhab Syafi, al-Mawardi juga memiliki
kecenderungan pemikiran dalam bidang teologi yang menarik. Ibn Salah menyebut
bahwa dalam menafsirkan ayat-ayat yang menjadi perdebatan antara mufasir Sunni dan
Mu‘tazilah, al-Mawardi kerap condong pada pandangan Mu‘tazilah. Namun demikian,
ia tidak sepenuhnya mengikuti pendapat mazhab Mu‘tazilah. Dalam persoalan
penciptaan al-Qur’an, ia sepakat dengan Sunni, sedangkan dalam isu takdir, ia lebih
dekat dengan pandangan Mu‘tazilah.”

Musthafa Saqo menilai bahwa tuduhan Mu’tazilah terhadap Al-Mawardi
sebaiknya dipahami dalam konteks lebih luas. Pada masa itu, ahli hadits kerap melabeli
para ulama dengan cap Mu’tazilah atau Syiah, bahkan tuduhan yang lebih keras dari
keduanya. Karena itu, wajar bila Al-Mawardi sebagai seorang faqih memberi ruang
klarifikasi dan pertimbangan terhadap pandangan yang berbeda. Kesamaan
pendapatnya dengan Mu’tazilah bukanlah bentuk taklid, melainkan hasil ijtihad
independen yang lahir dari upaya intelektualnya.”

Pernyataan Ibn Shalah tersebut berbeda dengan pandangan banyak ulama hadits
sebelumnya yang menempatkan Al-Mawardi pada derajat tsiqah. Al-Khatib al-Bagdadi,
muridnya yang terkenal dan lebih dekat mengenal pribadi gurunya dibanding Ibn
Shalah, justru menegaskan keteguhan reputasi ilmiahnya. Menurut Musthafa Saqo,
kesaksian seorang ahli hadits besar seperti al-Khatib al-Bagdadi sudah cukup untuk
menolak tuduhan Ibn Shalah. Sebab, pengetahuan rijal al-hadits yang dimilikinya setara
dengan Ibn Shalah, bahkan pengamatannya lebih sahih karena bersumber dari
pengalaman langsung sebagai murid. *

Reputasi keilmuan Al-Mawardi diakui secara luas oleh para ulama dan sejarawan
sezamannya maupun generasi setelahnya. Al-Khatib al-Baghdadi, muridnya yang
terkenal, telah memuji gurunya tersebut. Pengakuan serupa datang dari Ibn Khalikan,
yang menyebut Al-Mawardi sebagai pemuka ahli fikith mazhab Syafi’i dan penulis

2 Abu al-Fida’ Isma’il bin ‘Amr bin Katsit, a’-Bidayah wa al-Nibayah, (Kairo: Daar al-Hajr. 1998),
XVI, 27-29.; lihat juga Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Shafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t),
1L, 12

22 Abu al-Fida’ Isma’il bin ‘Amr bin Katsit, a/-Bidayah wa al-Nihayah, 148.

23 Abu al-Fida Isma’il bin ‘Amr bin Katsit, a/-Bidayah, hal, 158 .

24 Abu al-Fida Isma’il bin ‘Amr bin Katsit, a/-Bidayah, hal, 178.

% Al-Mawardi, Nashibah al-Mnluk, 16-17.

26 'Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Syafiiyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), IIL., 303; lihat
juga Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000), 5-6.

27 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 6.

28 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 6.

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 149



kitab Al-Hawi al-Kabir. Ibn Khalikan menegaskan bahwa Al-Hawi al-Kabir yang tebal
dan karena ketebalan kitab tersebut tidak ada seorangpun yang mampu mengkaji secara
spesifik kecuali dia akan menyaksikan kedalaman ilmu Al-Mawardi. * Taj al-Din al-
Subki bahkan menyematkan gelar "imam yang agung" dan menggambarkannya sebagai
seorang ulama multidimensi dengan pemahaman yang sangat luas dan mendalam.”

Tidak hanya keilmuannya, kepribadian Al-Mawardi juga mendapat pujian tinggi.
Ibn Katsir menggambarkannya sebagai sosok yang berakhlak luhur dan penuh wibawa,
*! sebuah penilaian yang sejalan dengan kesaksian Ibn al-Jawzi yang menyebutnya
penyantun dan berwibawa.”” Gambaran paling hidup tentang karakternya datang dari
muridnya sendiri, al-Hamdzani, yang dikutip oleh Yaqut al-Hamawi. Al-Hamdzani
bersaksi bahwa ia tidak pernah melihat ulama yang lebih berwibawa daripada Al-
Mawardi, yang bahkan tidak pernah tertawa terbahak-bahak sepanjang hidupnya,
menunjukkan ketenangan dan keseriusannya yang luar biasa.” Katena integritas dan
kewibawaan inilah, sebagaimana dicatat Imam Taghribardi, Al-Mawardi sangat
disegani oleh para khalifah pada masanya. ** Di era modern, para ulama kontemporer
seperti Umar al-Faruqi dan Muhammad Kurdi melanjutkan pujian ini dengan
menyebutnya sebagai penulis yang sangat produktif, sementara Muhammad Kurdi
secara khusus menambahkan bahwa objektivitas ilmiah Al-Mawardi sangat tampak
dalam seluruh karyanya. »

Al-Mawardi dikenal sebagai ulama yang sangat produktif dalam menulis, namun
ia memiliki sikap hati-hati yang luar biasa dalam menyebarluaskan karyanya selama
hidup. Catatan sejarah mengungkapkan bahwa ia tidak menghendaki kitab-kitabnya
diedarkan, sebuah tugas yang kemudian dilakukan oleh murid-muridnya setelah ia
wafat. Kekhawatiran ini berakar pada keinginannya untuk menjaga keikhlasan niat
semata-mata karena Allah. Sebuah kisah populer menggambarkan kedalaman
spiritualnya: menjelang ajal, ia mempercayakan seluruh karyanya kepada seorang murid
dengan wasiat yang unik. Ia meminta sang murid memegang tangannya saat
kematiannya; jika tangan itu menggenggam erat, itu pertanda karyanya ditolak di sisi
Allah dan harus dibuang ke Sungai Dajlah. Namun, jika tangannya terbuka, itu berarti
karyanya diterima. Sang murid melaporkan bahwa tangan Al-Mawardi terbuka, dan ia
pun mulai menyebarluaskan karya-karya gurunya. ** Kisah ini, meski diriwayatkan oleh
sejarawan terkemuka seperti Ibn Khalikan, diragukan kesahihannya oleh Musthafa
Saqa. Keraguan ini timbul karena rantai periwayatannya tidak jelas dan adanya fakta

2 Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan, 282; pernyataan ini juga dikutip
oleh Musthafa Saga dalam Muqaddimah Pentahqiq Adab al-Dunya wa al-Din. Lihat Al-Mawardi, .Adab
al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000), 9.

30Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Shafi’iyyah, 303.; lihat juga Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-
Din, (Pati: al-Haramayn, 2000), 9.; Al-Mawardi, .A~Amtsal wa al-Hikam al-Hikam, (Riyadh: Daar al-
Wathan, 1999), 19.

31 Abu al-Fida Isma’il bin ‘Amr bin Katsit, a/-Bidayah, hal, 762.

32 Al-Mawardi, Nashihah al-Muluk, 11.

3 Al-Mawardi, Nashibah al-Muluk, 11.

34 Al-Mawardi, A~Amtsal wa al-Hikan, 19

35 Al-Mawardi, A~Amtsal wa al-Hikan, 19

3 Kisah ini sangatlah masyhur dikalangan ahli sejarah ketika mengkaji sosok Al-Mawardi. Lihat
Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan Anba’ Abna’ al-Zaman, (Beirut: Daar al-
Shadir, 1980), ITI, 282-283; Taj al-Din al-Subki. Thabagah al-Syafi‘iypah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah,
t.t), III., 303-304: Abu al-Fida Isma’il bin ‘Amr bin Katsir, a/-Bidayah wa al-Nihayah, (Kairo: Daar al-
Hajr. 1998), XV, 762: Al-Mawardi, Adab al-Wazir, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929), V; Al-Mawardi,
Nashibah al-Muluk, IKuwait: Maktabah al-Falah, 1983), 12; Al-Mawardi, .Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati:
al-Haramayn, 2000), 6.

150 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



bahwa beberapa karyanya, seperti a/-Igna’, telah beredar lebih dulu atas permintaan
langsung Khalifah al-Qadir Billah. Jika kisah itu mengandung kebenaran, kemungkinan
hanya berlaku untuk karya-karya besarnya yang paling monumental, seperti a/-Hawi al-
Kabir, yang ditulis dalam waktu yang sangat panjang di sela kesibukannya sebagai hakim
dan pengajar. ”’

Karya-karya Al-Mawardi, yang diperkirakan berjumlah sekitar dua belas judul
yang masih dapat ditelusuri, mencerminkan keluasan ilmunya dan dapat
dikelompokkan ke dalam tiga bidang utama. Pertama, dalam bidang ilmu agama, ia
menghasilkan karya-karya seperti Tafsir al-Nukat wa al-'Uyun yang fokus pada ayat-ayat
mutasyabihat, dan a/-Haw: al-Kabir, sebuah syarah (penjelasan) mendalam atas kitab
fikih al-Muzani yang dianggap sebagai karya terlengkap dalam mazhab Syafi'i dan
menjadi dasar bagi ringkasan terkenalnya, allgna’. Karya lain di bidang ini
meliputi Adab al-Qadhi tentang etika hakim, A"/am al-Nubuwwah yang membuktikan
kenabian, Awmtsal al-Qur'an, serta Mukbtashar "Ulnm al-Qur'an yang sayangnya belum
ditemukan. Kedua, dalam bidang politik dan sosial, namanya terkenal berkat magnum
opus-nya, al-Ahkam al-Sulthaniyyah, kitab rujukan utama tentang ketatanegaraan Islam.
la juga menulis Tashil al-Naghar wa Ta'jil al-Zhafar (kaidah politik dan akhlak
pemimpin), Dirar al-Suluk fi Styasah al-Muluk, serta Qawanin al-Wizarah wa Siyasah al-
Mulk (etika seorang wazir). Salah satu karyanya yang spesifik adalah Nashihah al-Mulufk,
berisi sepuluh bab nasihat komprehensif bagi raja, yang membedakannya dari karya
serupa Al-Ghazali karena mencakup aspek psikologis, keluarga, teologis, dan politik
secara seimbang, tidak hanya menonjolkan dimensi teologis. Ketiga, dalam bidang
adab dan sastra, karyanya yang paling menonjol adalah .Adab al-Dunya wa al-Din yang
populer dan pernah menjadi kurikulum resmi, serta Awtsal wa al-Hikam yang memuat
kumpulan hadis, hikmah, dan syair. Karya-karya ini menunjukkan bahwa Al-Mawardi
bukan hanya seorang ahli fikih, tetapi juga seorang pemikir politik yang brilian dan
seorang moralis dengan wawasan yang ensiklopedis.

Manusia sebagai Subjek Sosial Peradaban

Menurut al-Mawardi, manusia sejak awal penciptaannya ditempatkan Allah
Ta‘ala dalam kondisi membutuhkan dan lemah sebagai fondasi teologis sekaligus
antropologis kehidupan sosial. Kebutuhan dan kelemahan itu bukan kekurangan yang
merendahkan martabat manusia, melainkan mekanisme ilahiah agar manusia
menyadari ketergantungannya kepada Allah sebagai a/-Ghani dan al-Qadir. Kesadaran
ini melahirkan sikap tunduk, taat, serta pengakuan akan keterbatasan diri, yang menjadi
basis etika individual sebelum berkembang ke ranah sosial. Dalam kerangka ini,
manusia dipahami al-Mawardi sebagai makhluk yang eksistensinya selalu berada dalam
relasi, baik relasi vertikal dengan Sang Pencipta maupun relasi horizontal dengan
sesama.’®

Keunikan manusia, menurut al-Mawardi, terletak pada tingkat kebutuhannya
yang paling tinggi dibanding makhluk hidup lain. Hewan tertentu mampu hidup
mandiri tanpa ketergantungan struktural pada sesamanya, sedangkan manusia
diciptakan dengan tabiat saling membutuhkan. Ketergantungan ini bersifat melekat
dalam hakikat penciptaannya, bukan kondisi insidental.” Ayat“wa &buliga al-insann
daifa”dipahami al-Mawardi sebagai penegasan antropologis tentang keterbatasan
manusia dalam menopang hidupnya sendiri. Dari sini tampak bahwa manusia, dalam

37 Al-Mawardi, Adab al-Dunya., 7.
8 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1987)., 107
% Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 107

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 151



pandangan al-Mawardi, secara kodrati merupakan subjek sosial, karena
keberlangsungan hidupnya meniscayakan kerja sama, pembagian peran, dan
keteraturan kolektif.*

Allah berfirman:

Slegd 2% (53 weld L3055
“Dan Kami meninggikan sebagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat.”

Menurut Al-Mawardi dalam tafsirnya, ayat ini memiliki lima penafsiran: Pertama,
keutamaan dalam kebajikan; di antara manusia ada yang lebih utama dan ada yang
diutamakan. Pendapat ini dikemukakan oleh Mugqatil. Kedua, perbedaan antara
kemerdekaan dan perbudakan; sebagian manusia berstatus merdeka, sementara
sebagian yang lain berada dalam kepemilikan. Ketiga, perbedaan dalam kekayaan dan
kemiskinan; ada yang dianugerahi kelapangan rezeki, dan ada pula yang diuji dengan
kekurangan. Keempat, kelebihan dalam menjalankan perintah amar ma‘ruf dan nahi
munkar. Kelima, menurut as-Suddi, perbedaan itu terletak pada pembagian rezeki;
sesungguhnya Allah Ta‘ala membagi rahmat-Nya berupa kenabian sebagaimana Dia
membagi rezeki dalam penghidupan manusia.*

Bagi Al-Mawardi, eksistensi manusia sebagai makhluk yang saling bergantung
merupakan ketentuan kodrati yang berlangsung atas kehendak dan kekuasaan Allah.
Manusia tidak diciptakan dalam keadaan serba cukup dan mandiri tanpa memerlukan
pihak lain. Ia justru dihadirkan dalam kondisi terbatas agar antarindividu terjalin
kebutuhan timbal balik, saling melengkapi, dan membangun kerja sama. Perbedaan
kemampuan yang dimiliki setiap manusia berfungsi sebagai sarana interaksi sosial,
sehingga melalui keragaman tersebut mereka dapat saling menopang dalam upaya
mencapai kesempurnaan hidup bersama.*

Manusia sebagai makhluk yang memiliki kebutuhan yang banyak dan kelemahan
yang nyata, dalam analisis al-Mawardyi, justru berfungsi sebagai nikmat ilahiah. Kondisi
ini mencegah manusia terjatuh pada kesombongan yang muncul saat merasa cukup
dan pada sikap melampaui batas ketika merasa berkuasa. Dengan kata lain, struktur
kebutuhan manusia berperan sebagai rem moral bagi dorongan dominasi. Kesadaran
akan kefakiran dan keterbatasan menjadi dasar psikologis bagi lahirnya etika sosial,
karena manusia terdorong untuk saling membantu, menahan diri dari kezaliman, serta
mengakui peran orang lain dalam menopang kehidupannya. Dari sinilah embrio
peradaban muncul, yakni dari kesadaran kolektif akan keterbatasan individu.®

Dari sisi teologis, Tuhan menyediakan jalan pemenuhan kebutuhan dan penutup
kelemahan manusia melalui akal dan kecerdasan (fithan). Akal berfungsi sebagai
instrumen epistemik yang menyingkap sebab-sebab kemaslahatan, sedangkan
kecerdasan mengarahkan manusia pada pengelolaan kehidupan praktis. * Struktur ini
menempatkan manusia sebagai subjek aktif dalam peradaban tanpa terjerumus pada
ilusi otonomi mutlak. Manusia bekerja, merancang, dan mengatur kehidupan sosialnya

40 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 107

4 Abu al-Hasan ‘All ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Basti al-Baghdadi Al-
Mawardi, Tafsir Al-Mawardi: al-Nukat wa al-Uysn, tahqiq: al-Sayyid Ibn ‘Abd al-Magsuad ibn ‘Abd al-
Rahim (Beitut—Lebanon: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah)., Jil. 5, 223

42 Alfoe Niam Alwie, “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan
Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012): 319-323.

B Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 108

4 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 108

152 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



dengan akal, sekaligus menjaga orientasi transendental agar harap dan takut kepada
Allah tetap hidup.

Dalam konteks dunia, al-Mawardi memandangnya sebagai ruang taklif dan amal,
tempat manusia mengelola kebutuhan sosialnya sebagai bekal menuju akhirat.
Perhatian terhadap urusan dunia menjadi keniscayaan, sebab manusia tidak mampu
melepaskan diri dari kebutuhan hidup material dan sosial. * Pandangan ini membentuk
etos peradaban yang seimbang, di mana aktivitas ekonomi, politik, dan sosial
dipandang sah selama berada dalam batas kecukupan dan tidak berubah menjadi
keterikatan berlebihan. Dunia berfungsi sebagai medium pembentukan tatanan hidup
bersama, bukan tujuan final eksistensi.

Atas dasar itu, al-Mawardi menegaskan urgensi memahami kondisi dunia,
menelaah keteraturannya dan potensi kerusakannya. Pengetahuan tentang sebab-sebab
kemakmuran dan kehancuran sosial menjadi prasyarat bagi terbentuknya peradaban
yang stabil. Manusia, sebagai subjek sosial peradaban, dituntut mampu membaca
realitas, memilih jalan yang tepat, serta menempuh urusan kolektif melalui dasar-dasar
yang lurus dan sebab-sebab yang sahih. Dengan pendekatan ini, peradaban lahir
sebagai hasil integrasi antara kesadaran teologis, rasionalitas akal, dan kebutuhan sosial
manusia yang saling terhubung.*

Peradaban dunia, menurut Al-Mawardyi, ditinjau dari dua sisi. Pertama, apa yang
dengannya urusan dunia secara keseluruhan menjadi teratur. Kedua, apa yang
dengannya keadaan setiap individu dari penghuninya menjadi baik. Kedua hal ini tidak
mungkin terwujud secara sempurna jika salah satunya terpisah dari yang lain. Sebab
orang yang keadaannya baik di tengah kerusakan dunia dan kekacauan urusannya, tidak
akan luput dari dampak kerusakannya dan dari cela akibat kekacauannya; karena
darinyalah ia mengambil bekal dan kepadanya ia mempersiapkan diri. Sebaliknya, orang
yang keadaannya rusak di tengah baiknya dunia dan teraturnya urusan-urusannya, tidak
akan merasakan kenikmatan dari kebaikannya dan tidak pula menemukan pengaruh
dari keteraturannya. Sebab manusia adalah “dunia” bagi dirinya sendiri: ia tidak melihat
kebaikan kecuali jika kebaikan itu terasa baik baginya, dan tidak merasakan kerusakan
kecuali jika kerusakan itu menimpanya. Karena jiwanya adalah yang paling khusus
baginya dan keadaannya yang paling dekat dengannya, maka pandangannya tercurah
pada apa yang menyangkut dirinya, dan pikirannya tertahan pada apa yang menyentuh
keadaannya.”’

Menurut Al-Mawardi, dunia tidak pernah sepenuhnya membahagiakan seluruh
penghuninya, dan tidak pula sepenuhnya berpaling dari semua pemiliknya. Sebab jika
dunia berpaling dari mereka semua, itu akan berujung pada kebinasaan; dan jika ia
membahagiakan mereka semua, itu justru merusak keharmonisan hidup mereka.
Pasalnya, kehidupan manusia terjalin oleh perbedaan dan keberagaman, serta berpadu
oleh saling membantu dan bekerja sama. Jika seluruh manusia berada dalam keadaan
yang sama, tidak seorang pun akan menemukan jalan untuk membutuhkan yang lain,
padahal pada diri mereka terdapat kebutuhan dan kelemahan sebagaimana telah kami
jelaskan. Akibatnya, mereka akan terlantar dan binasa karena ketidakmampuan.
Namun ketika mereka berbeda dan beragam, mereka justru saling menyatu melalui
bantuan dan saling terhubung melalui kebutuhan; sebab orang yang membutuhkan

4 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 108
4 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 109
47 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 109

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 153



adalah pihak yang mencari hubungan, dan pihak yang dibutuhkan adalah yang
dihubungi.*

Asas-Asas Peradaban

Peradaban, sebagai bangunan kehidupan kolektif manusia yang kompleks dan
berlapis, memerlukan fondasi yang kokoh agar dapat berdiri tegak dan berkembang
secara berkelanjutan. Dalam pemikiran sosial-politik Islam klasik, konsep tentang
fondasi atau asas peradaban ini telah dirumuskan oleh para filsuf dan ahli hukum. Al-
Mawardi melalui banyak karyanya secara khusus menjabarkan enam pilar fundamental
yang menjadi penopang utama sebuah tatanan peradaban yang baik, stabil, dan
bermartabat. Enam asas tersebut—yakni agama, kepemimpinan, keadilan, keamanan
yang merata, kemakmuran berkesinambungan, serta cita-cita yang luhur.

1. Agama

Menurut Al-Mawardi, asas utama bagi peradaban adalah agama. Agama dianggap
sebagai prinsip pengendali yang mengarahkan jiwa manusia dari dorongan hawa nafsu
dan keinginan pribadi, sehingga berperan sebagai penjaga batin, pengawas dalam
kesendirian, serta penasihat sejati di saat-saat sulit. Tanpa agama, manusia dianggap
tidak akan mencapai kebaikan, agama menjadi dasar terkuat bagi terciptanya tatanan
dunia yang lurus serta sarana penting untuk menjaga keselamatannya. Al-Mawardi
menyatakan bahwa Allah tidak pernah meninggalkan manusia yang berakal tanpa
beban syariat dan keyakinan agama. Syariat berfungsi mencegah pertentangan
pandangan dan menundukkan hawa nafsu.”

Dalam karyanya yang lain, Tashil al-Nazar wa Tajil al-Zafar fi Akblag al-Malik wa
Siyasat al-Mulk, al-Mawardi menegaskan bahwa fondasi pertama dan utama dalam
membangun kekuasaan pun adalah agama. Menurutnya, negara yang ditegakkan atas
dasar prinsip-prinsip keagamaan akan memiliki landasan yang paling kuat, daya
tahannya paling lama, serta loyalitas yang tulus dari rakyatnya.”

Dalam kerangka pikiran al-Mawardi, peradaban tumbuh melalui pembentukan
individu yang memiliki kesadaran moral dan pengendalian diri. Agama berperan
membentuk mekanisme internal yang mengarahkan perilaku manusia, sekaligus
menyediakan mekanisme eksternal yang menjaga keteraturan sosial. Salah satu kajian
kontemporer menegaskan bahwa al-Mawardi memahami agama sebagai kekuatan yang
bekerja melalui dua prinsip utama, yaitu dorongan (a/-farghib) dan peringatan (al-tarhib).
Kedua prinsip ini menumbuhkan kesadaran etis yang mendorong manusia melakukan
kebaikan dan menghindari perilaku destruktif, sehingga tercipta stabilitas sosial yang
menjadi fondasi peradaban.”

Namun, mekanisme keagamaan ini tidak bekerja dalam ruang hampa, melainkan
berinteraksi secara dinamis dengan potensi rasional manusia. Lalu, bagaimanakah
peran akal dalam bangunan etika dan peradaban ini? Menurut al-Mawardi, Allah
menjadikan apa yang dibebankan kepada manusia bersumber dari dua hal: akal yang

4 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 110

¥ Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 111

50 Al-Mawatdi, Tashil al-Nazar wa Taji al-Zafar fi Akblaq al-Malik wa Siyasat al-Mulk, tahdqiq:
Muhyi Hilal al-Sarhan, muraja‘ah wa taqdim: Hasan al-Sa‘ati, (Beirut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah,
1981), 154

51 Fadi Zatari, “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Al-Mawardi’s Perspective,”
Journal — of  Islamic  Thought — and  Civilization 11, no. 1  (Spring 2021):  240-257,
https://doi.org/10.32350 /jitc.111.13

154 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025


https://doi.org/10.32350/jitc.111.13

diikuti dan syariat yang didengar. Akal diikuti selama tidak dilarang oleh syariat, dan
syariat didengar selama tidak ditolak oleh akal. Sebab syariat tidak datang dengan
sesuatu yang ditolak oleh akal, dan akal tidak boleh diikuti dalam perkara yang dilarang
oleh syariat. Karena itu, taklif diarahkan kepada mereka yang akalnya telah sempurna.™

Meskipun terdapat perdebatan di kalangan ulama mengenai hubungan akal dan
syariat—apakah hadir bersamaan atau akal lebih dahulu—kesimpulannya tetap sama:
agama dipandang sebagai fondasi terkuat bagi kebaikan dunia dan penopang utama
bagi kebaikan akhirat. Oleh karena itu, bagi al-Mawardi, segala yang membawa
kebaikan dunia dan akhirat wajib dipegang teguh dan dijaga. Pandangan ini kemudian
diperluas dengan membedakan dua jenis tata kelola: adab syariat yang menunaikan
kewajiban kepada Tuhan, dan adab politik yang memakmurkan bumi. Keduanya
menemukan titik temu tertingginya dalam keadilan, yang menjadi penjaga kekuasaan
dan kemakmuran negeri. Sebab, meninggalkan kewajiban agama berarti menzalimi diri
sendiri, sedangkan merusak tatanan duniawi berarti menzalimi orang lain. Dengan
demikian, dalam bangunan pemikiran Al-Mawardi, agama tidak hanya menjadi dasar
moral individu, tetapi juga prinsip pengatur yang integral bagi stabilitas sosial, legitimasi
politik, dan kemajuan peradaban secara keseluruhan.”

Tanpa agama sebagai fondasi pertama, bangunan peradaban manusia—mulai
dari akhlak individu hingga institusi negara—akan rapuh, tidak stabil, dan rentan
terthadap kehancuran, karena kehilangan sumber moral transendental, mekanisme
pengawasan batin, dan prinsip keadilan yang universal. Oleh karena itu, dalam
perspektif Al-Mawardi, menegakkan agama adalah langkah pertama dan terpenting
untuk mewujudkan tatanan dunia yang lurus, adil, dan berkelanjutan, baik di dunia
maupun akhirat.

2. Kepemimpinan

Berdasarkan  penjelasan  Al-Mawardi, asas kedua bagi peradaban
adalah kepemimpinan. Setelah agama berperan membentuk fondasi moral dan spiritual
individu serta masyarakat, kepemimpinan hadir sebagai institusi duniawi yang
menjalankan fungsi pengaturan sosial-politik. Di Durar al-Suliik fi Siyasat al-Mulik, Al-
Mawardi menyebutkan bahwa Agama dan kekuasaan adalah dua saudara kembar; salah
satunya tidak akan tegak tanpa yang lain. Agama adalah fondasi, dan kekuasaan adalah
penjaganya. Kekuasaan tidak dapat berdiri tanpa fondasinya, dan agama tidak dapat
bertahan tanpa penjaganya. Sesuatu yang tidak memiliki penjaga akan hilang, dan
sesuatu yang tidak memiliki fondasi akan runtuh.”

Kepemimpinan bagi Al-Mawardi memiliki peran vital dalam menjaga
keteraturan dunia, melindungi agama, menolak hawa nafsu yang merusak, serta
mencegah penyimpangan seperti kemurtadan, pemberontakan, dan kerusakan. Tanpa
kekuasaan yang kuat, hukum-hukum agama dapat berubah, tanda-tandanya dihapus,
dan bid'ah akan merajalela. Sebaliknya, kekuasaan yang tidak berdiri di atas agama
untuk menyatukan hati umat juga tidak akan langgeng; ia hanya akan menjadi
pemaksaan dan sumber kerusakan zaman.”

52 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 70

53 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 111

> Al-Mawartdi, Durar al-Suliik fi Siyasat al-Mulik, tahqiq: Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad, (Riyadh:
Dar al-Watan, 1997)., 91

5 Alfoe Niam Alwie, “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Mawardi,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan
Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012)

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 155



Tanpa kepemimpinan, masyarakat manusia—dengan beragam kepentingan,
ambisi, dan hawa nafsu—akan terjerumus ke dalam kekacauan (faudha) dan persaingan
destruktif. Al-Mawardi melihat bahwa manusia secara alami memiliki kecenderungan
untuk saling mendominasi dan berebut kekuasaan, yang hanya dapat diatasi dengan
adanya otoritas tunggal yang kuat, tegas, dan berwibawa. Dengan begitu,
kepemimpinan berfungsi sebagai kekuatan pemersatu yang mampu menghimpun
perbedaan, mengarahkan energi kolektif, dan mencegah kezaliman.*

Al-Mawardi mengungkapkan bahwa kezaliman sendiri adalah tabiat jiwa
manusia, dan orang hanya menahan diri karena adanya satu dari empat sebab: teguran
akal, larangan agama, pencegahan oleh kekuasaan, atau ketidakmampuan. D1 antara
keempatnya, kewibawaan kekuasaan dinilai paling berpengaruh karena akal dan agama
dapat dikalahkan oleh hawa nafsu, sementara rasa takut kepada penguasa menjadi
penahan yang lebih keras. Seorang penguasa adalah imam yang diikuti dan teladan
agama yang dijalankan; kezalimannya akan menghancurkan keadilan, sementara
keadilannya akan mencegah kezaliman.”’

Oleh karena itu, dalam a/~-Ahkam al-Sultaniyyah, ditegaskan bahwa menegakkan
seorang imam yang menjadi penguasa dan pemimpin umat adalah suatu keharusan,
agar agama terjaga oleh kekuasaannya dan kekuasaan berjalan sesuai tuntunan agama.
Terdapat perbedaan pendapat ulama mengenai dasar kewajiban ini; sebagian
berpendapat ia ditetapkan oleh akal karena kebutuhan alami manusia akan pemimpin,
sementara yang lain berpendapat ia ditetapkan oleh syariat karena tujuannya adalah
menegakkan urusan-urusan keagamaan.”®

Penting dipahami, bahwa kewajiban-kewajiban utama seorang pemimpin atas
umatnya ada tujuh: (1) menjaga agama dari perubahan dan penyimpangan; (2) menjaga
keutuhan umat dan membela mereka dari musuh; (3) memakmurkan negeri dan
menata infrastrukturnya; (4) mengatur harta secara adil sesuai tuntunan agama; (5)
menangani perkara kezaliman dan menegakkan keadilan hukum; (6) menegakkan
hudud tanpa melampaui batas atau mengabaikannya; dan (7) memilih pembantu yang
cakap dan amanah.”

Apabila seorang pemimpin menunaikan ketujuh kewajiban ini, ia berhak atas
ketaatan dan kesetiaan rakyat. Sebaliknya, kelalaiannya akan menimbulkan
pembangkangan dan kebencian. Hal ini sejalan dengan sabda Nabi Muhammad
bahwa pemimpin terbaik adalah yang saling mencintai dengan rakyatnya, sedangkan
pemimpin terburuk adalah yang saling membenci dan melaknat. Umar bin al-Khattab
juga menegaskan bahwa kecintaan manusia kepada seorang pemimpin adalah cerminan
dari kecintaan Allah kepadanya. Dengan demikian, rasa takut kepada Allah akan
mendorong penguasa untuk berbuat adil, dan keadilannya itulah yang akan
menumbuhkan kecintaan rakyat serta menjadi tanda ketakwaannya.”

56 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 112

57 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 112

58 Al-Mawardi, al-Ahkdn: al-Sultaniyyab, (Cairo: Dar al-Hadith, 2021)., 2

% Ayuni Anggun Pratiwi, Hilma Kamila, Nafisatun Nikmah, dan Lina Matlina, “Pemikiran
Politik Islam: Studi Pemikiran Al-Mawardi dan Relevansinya di Indonesia,” Journal of Isiamic Economics
and Finance 3, no. 2 (Mei 2025): 198-211, https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671. Dan lihat juga
Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 114

00 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 116

156 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025


https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671

3. Keadilan

Asas peradaban ketiga, sebagaimana dirumuskan oleh Al-Mawardi, adalah
keadilan yang menyeluruh (a/-'adl al-syamil), yang berfungsi sebagai prinsip pengatur
sekaligus jiwa dari sebuah tatanan sosial-politik yang berkelanjutan. Keadilan ini bukan
sekadar konsep hukum sempit yang terbatas pada pengadilan, melainkan sebuah
sistem nilai yang meresap ke dalam seluruh lapisan kehidupan bersama. Secara
fundamental, kehadirannya menciptakan keharmonisan dan memupuk persatuan,
karena setiap individu merasa terlindungi hak-haknya dan yakin akan perlakuan yang
setara di hadapan hukum. Dari rasa aman dan kepastian inilah kemudian tumbuh
ketaatan yang tulus (7z'ah) dari rakyat, bukan atas dasar paksaan, melainkan karena
pengakuan terhadap legitimasi pemerintahan yang adil. Implikasi sosial-ekonominya
pun langsung terasa: negeri-negeri menjadi makmur (“umran) karena keadilan
mendorong investasi, kerja keras, dan kreativitas dengan menjamin perlindungan atas
harta dan usaha; harta benda berkembang (#ama al-annval) dalam iklim yang stabil dan
bebas dari kesewenang-wenangan; dan kuantitas penduduk bertambah (zzyadat al-
'addad) akibat terpeliharanya keamanan dan kesejahteraan umum. Pada tingkat politik
yang paling puncak, justru penguasa-lah yang akhirnya berada dalam rasa aman (amn)
paling besar, karena kepemimpinannya didukung oleh kesetiaan rakyat yang lahir dari
kepercayaan. '

Berdasarkan penjelasan Al-Mawardi baik dalam Durar al-Suliik fi Siyasat al-Mulik
maupun Tashil al-Nazar wa Tajil al-Zafar fi Akblaq al-Malik wa Siyasat al-Mulk, dasar-
dasar politik yang adil dalam kepemimpinan berlandaskan pada empat pilar: rasa harap
(al-raghbah), rasa takut (al-rahbah), dan bersikap seimbang (inSaf), penegakkan hak
(entisaf):

Pertama, rasa harap (al-raghbah) yang mendorong terciptanya keharmonisan,
ketaatan yang baik, kasih sayang, serta nasihat yang tulus. ini merupakan salah satu
faktor terkuat bagi kelestatian kerajaan.® Menurut Al-Mawardi, jika harapan ini
dicabut dari hati rakyat, lenyaplah kekuasaan di atas mereka. Mereka akan berpura-
pura taat sambil menunggu datangnya kehancuran, dan segera berani memberontak
ketika musibah menerpa. Penguasa pun berada di antara dua keadaan: kemunafikan—
bila ditutupi—atau perpecahan—bila ditampakkan. Dan tidak ada kebaikan pada
sesuatu yang terombang-ambing antara kemunafikan dan perpecahan.”’ Kedua, rasa
takut (al-rabbah) yang berfungsi memutus perbedaan dan penentangan dari orang-
orang keras kepala serta menghalangi usaha orang-orang yang rusak. Ini juga
merupakan faktor terkuat dalam menertibkan negara.** Jika rasa takut itu hilang dari
mereka, kekuasaan pun lenyap bersama mereka. Mereka akan melemahkan wibawa
penguasa, menguatkan diri sendiri, meremehkan pembangkangan terhadapnya, dan
menganggap remeh ketaatan kepadanya. Sehingga perintah-perintahnya menjadi angin
lalu, dan larangan-larangannya berubah menjadi permainan. Menurut Al-Mawardi, jika
rasa harap dan rasa takut dihimpun sekaligus, maka harapan menuntun rakyat kepada
ketaatan, dan ketakutan menahan mereka dari pembangkangan. Harapan pun meluas,

o1 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 116

02 Al-Mawartdi, Durar al-Sulik fi Siyasat al-Mulik, tahqiq: Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad, (Riyadh:
Dar al-Watan, 1997)., 91

03 Al-Mawatdi, Tashil a-Nazar wa Taji al-Zafar fi Akblaq al-Malit wa Siyasat al-Mulk, tahdiq:
Muhyi Hilal al-Sarhan, muraja‘ah wa taqdim: Hasan al-Sa‘ati, (Beirut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah,
1981), 181

04 Al-Mawartdi, Durar al-Sulnik fi Siyasat al-Mulik, tahqiq: Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad, (Riyadh:
Dar al-Watan, 1997)., hal 92

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 157



kewaspadaan meningkat, kekuasaan menjadi kuat, dan para pembantu berjalan lurus.
65

Ketiga, bersikap seimbang (al-insaf), yakni prinsip yang meluruskan keadaan
rakyat dan menertibkan urusan kerajaan. Dikatakan bahwa siapa yang berlaku adil
dalam pemerintahannya, ia tidak lagi membutuhkan banyak pembantu.” Keempat,
menegakkan hak dalam arti pemenuhan hak-hak yang wajib dan penarikannya dengan
tangan-tangan yang adil. Di dalamnya terdapat tegaknya kerajaan, melimpahnya harta,
tampaknya wibawa, dan kokohnya fondasi. Dalam keadilan tidak ada meninggalkan
harta dari jalurnya dan tidak pula mengambilnya dari jalan yang salah; keduanya sama-
sama keadilan, dan kerajaan tidak akan tegak kecuali dengannya.®’

Keadilan di sini mencakup dimensi distribusi kekuasaan, kesejahteraan, dan
perlindungan bagi kelompok-kelompok rentan dalam masyarakat. Dalam perspektif
politik Islam klasik—termasuk pemikiran Al-Mawardi—keadilan adalah salah satu
tujuan utama dari kekuasaan politik Islam, di mana negara dibentuk untuk menjamin
terwujudnya keadilan di bidang ekonomi, hukum, maupun sosial. Al-Mawardi
mengembangkan konsep keadilan ini dalam kerangka szyasab shar’iyyah, yaitu kebijakan
publik yang dijalankan oleh pemerintah dalam rangka menegakkan hukum Allah dan
menjaga kemaslahatan umat.”®

Al-Mawardi mengutip seorang bijak bestari yang mengatakan bahwa,
kepemimpinan dapat bertahan dalam kekufuran, tetapi tidak akan bertahan dalam
kezaliman.” Maka keadilan adalah sebuah kemestian. Jika keadilan merupakan salah
satu pilar peradaban dunia yang tanpanya tidak akan teratur dan tidak akan baik kecuali
dengannya, maka wajib memulai dari keadilan seseorang terhadap dirinya sendiri, lalu
keadilannya terhadap orang lain. Dari sini dapat dipahami, jika Al-Mawardi
menckankan bahwa keadilan bukanlah milik pemimpin semata, melainkan harus dianut
oleh setiap individu dalam masyarakat, termasuk pemimpinnya. Pertama, keadilan
terthadap diri sendiri dicapai dengan memaksa diri menempuh jalan kemaslahatan,
menahan diri dari keburukan, dan bersikap seimbang—berada di tengah antara sikap
melampaui batas dan meremehkan. Melampaui batas adalah kezaliman, sementara
meremehkan adalah ketidakadilan. Siapa yang menzalimi dirinya sendiri, ia akan lebih
zalim terhadap orang lain.”

Adapun yang kedua adalah keadilannya terhadap orang lain, maka hubungan
keadilan dengan selainnya terbagi menjadi tiga bagian:™

1. Keadilan terhadap orang yang berada di bawahnya, seperti penguasa terhadap
rakyat. Ini terwujud dengan empat hal: mengikuti kebijakan yang memudahkan,
meniadakan beban yang memberatkan, meninggalkan kesewenang-wenangan,
dan menuntut kebenaran sesuai kemampuan. Sikap memudahkan lebih lestari,

05 Al-Mawatdi, Tashil al-Nazar wa Tajil al-Zafar fi Akblaq al-Malit wa Siyasat al-Mulk, tahdiq:
Muhyi Hilal al-Sarhan, muraja‘ah wa taqdim: Hasan al-Sa‘ati, (Beirut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah,
1981), 181-182

0 Al-Mawatdi, Tashil al-Nazar wa Taji al-Zafar fi Akblaq al-Malit wa Siyasat al-Mulk, tahdiq:
Muhyi Hilal al-Sarhan, muraja‘ah wa taqdim: Hasan al-Sa‘ati, (Beirut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah,
1981),

) 67 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 116

% Puja Rahmah, “Konsep Keadilan Sosial dalam Pemikiran Al-Mawardi dan Relevansinya bagi
Tata Kelola Pemerintahan Islam,” Ibsikar, Vol. 2, no. 1 (Juni 2025), 46

0 Al-Mawartdi, Durar al-Sulnik fi Siyasat al-Mulik, tahqiq: Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad, (Riyadh:
Dar al-Watan, 1997)., 93

0 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 116

" Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 117-118

158 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



meniadakan beban lebih selamat, meninggalkan kesewenangan lebih
menumbuhkan cinta, dan menuntut kebenaran lebih membangkitkan loyalitas.

2. Keadilan terhadap pihak yang berada di atasnya, seperti rakyat terhadap
penguasa. Ini terwujud dengan tiga perkara: keikhlasan dalam ketaatan,
memberikan pertolongan, dan ketulusan loyalitas. Keikhlasan menyatukan
barisan, pertolongan menolak kelemahan, dan loyalitas yang tulus
menyingkirkan prasangka buruk. Tanpa ketiganya, perlindungan akan berubah
menjadi penguasaan.

3. Keadilan terhadap orang yang setara. Ini terwujud dengan tiga perkara: tidak
merendahkan atau merasa lebih tinggi, menjauhi sikap membanggakan diri,
serta menahan diri dari menyakiti. Meninggalkan kesombongan mendekatkan
pada keakraban, menjauhi kebanggaan menumbuhkan kasih sayang, dan
menahan diri dari menyakiti adalah sikap paling adil. Jika prinsip-prinsip ini
tidak terjaga di antara sesama, maka pemutusan hubungan, kerusakan, dan
saling merusak akan cepat terjadi.

4. Keamanan Yang Merata

Berdasarkan penjelasan Al-Mawardi, asas keempat yang menjadi pilar
peradaban adalah keamanan yang merata atau keamanan umum. Keamanan
inilah yang membuat jiwa-jiwa menjadi tenteram, semangat hidup bangkit dan
menyebar, orang yang tak bersalah merasa tenang, dan orang lemah menemukan
keakraban. Sebab, tidak ada ketenteraman bagi yang diliputi rasa takut dan tidak ada
ketenangan bagi yang selalu waspada. Para ahli hikmah menyatakan bahwa "keamanan
adalah kehidupan yang paling menenteramkan, dan keadilan adalah pasukan yang
paling kuat."™

Gagasan ini selaras dengan diskursus kontemporer tentang keamanan manusia
(human security) yang memandang keamanan sebagai kondisi psikososial dan struktural
yang menopang kapasitas hidup bermakna, partisipasi sosial, serta stabilitas moral
masyarakat. Dalam kerangka ini, keamanan tidak dipahami sebagai absennya ancaman
semata, melainkan sebagai prasyarat bagi berkembangnya potensi manusia dan
kepercayaan sosial. ? Perspektif ini memperlihatkan kesinambungan pemikiranAl-
Mawardi dengan teori politik modern yang menempatkan rasa aman sebagai fondasi
keberlangsungan peradaban.

Hal ini karena rasa takut membuat manusia menahan diri dari upaya meraih
kemaslahatan, menghalangi kebebasan bertindak, dan mencegah terwujudnya kasih
sayang yang menjadi penopang kehidupan dan pengikat keteraturan bersama. Oleh
karena itu, keamanan merupakan buah dari keadilan, sedangkan kezaliman adalah buah
dari ketidakadilan. Kezaliman dapat bersumber dari tujuan-tujuan manusia yang
menyimpang dari keadilan, atau dari sebab-sebab baru yang tidak berasal dari maksud
manusia sehingga berada di luar ranah keadilan itu sendiri. Oleh sebab itu, penegakan
keadilan semata sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya belum cukup untuk
menjadikan keamanan—sebagai prinsip keteraturan dunia—berdiri sendiri sebagai
kaidah yang setara dengan keadilan.™

Temuan empiris dalam bidang kriminologi dan filsafat politik kontemporer
menguatkan relasi kausal antara keadilan dan keamanan sebagaimana dirumuskan oleh

72 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 119

73 UNDP, Human Secnrity Handbook (New York: United Nations Development Programme,
2022), 3-5

" Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 120

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 159



pemikir klasik. Ketidakadilan struktural—baik dalam bentuk diskriminasi hukum,
ketimpangan ekonomi, maupun penyalahgunaan kekuasaan—terbukti melahirkan rasa
takut kolektif dan ketidakpercayaan terhadap institusi publik. Sebaliknya, sistem
keadilan yang adil secara prosedural dan substantif berfungsi sebagai mekanisme
pencegah kekerasan dan konflik sosial. Namun demikian, sejumlah studi menegaskan
bahwa keadilan normatif saja tidak cukup; ia harus diiringi dengan kebijakan preventif
dan protektif agar keamanan dapat berdiri sebagai prinsip yang operasional dalam
kehidupan sosial.”

Keamanan yang hakiki adalah yang bersifat mutlak dan meliputi segala aspek,
sementara rasa takut dapat bersifat beragam atau menyeluruh. Keberagaman rasa takut
tampak dari sasaran yang ditakuti, yaitu kadang pada diri, keluarga, atau harta. Adapun
sifat menyeluruhnya terwujud ketika rasa takut itu mencakup seluruh keadaan. Setiap
jenis ketakutan membawa kelemahan dan kesedihan tersendiri. Rasa takut itu berbeda-
beda sesuai dengan sebabnya, bertingkat-tingkat menurut arahnya, dan bergantung
pada kuat-lemahnya keterikatan terhadap objek yang ditakuti. Oleh karena itu, tidak
tepat jika setiap jenis rasa takut disifati dengan ukuran kelemahan dan kadar kesedihan
yang sama. Lebih dari itu, orang yang diliputi ketakutan biasanya tersita seluruh
perhatiannya oleh hal itu, sehingga pikirannya berpaling dari hal lain. Ia mengira tidak
ada ketakutan lain selain yang ia alami dan lalai mensyukuri nikmat keamanan pada
aspek-aspek lain dalam hidupnya. Keadaannya ibarat orang sakit yang sibuk dengan
penyakitnya dan mengabaikan nikmat lainnya. Bisa jadi, apa yang luput dari
perhatiannya (nikmat keamanan di bidang lain) justru lebih besar daripada apa yang
sedang ia takuti. Sebaliknya, orang yang diliputi keamanan bagaikan orang yang
dikuasai kesehatan; ia tidak mengetahui nilai nikmat keamanannya sampai ia merasakan
ketakutan, sebagaimana orang sehat tidak mengetahui nilai nikmat kesehatan sampai ia
tertimpa sakit.”

5. Kemakmuran Yang Berkesinambungan

Berdasarkan penjelasan Al-Mawardi, asas kelima yang menjadi pilar peradaban
adalah kemakmuran yang berkesinambungan atau kesuburan negeri. Kemakmuran
inilah yang membuat manusia menjadi lapang dan turut dinikmati oleh semua kalangan,
baik yang berkelimpahan maupun yang berkekurangan. Dengan demikian, rasa dengki
dan kebencian yang lahir dari kefakiran dapat sirna, jiwa menjadi luas, dan sikap saling
menolong serta menjalin hubungan pun tumbuh subur. Semua ini merupakan
pendorong terkuat bagi terwujudnya kebaikan dunia dan keteraturan keadaannya,
karena kesuburan bermuara pada kekayaan, dan kekayaan pada gilirannya melahirkan
sifat amanah serta kedermawanan.

Kajian kontemporer dalam ekonomi politik dan pembangunan berkelanjutan
menegaskan bahwa kemakmuran yang inklusif berperan penting dalam mereduksi
konflik sosial, kecemburuan struktural, serta fragmentasi masyarakat. Ketika
pertumbuhan ekonomi dirasakan secara merata, tingkat kepercayaan sosial meningkat
dan solidaritas horizontal antarwarga menguat. " Penelitian mutakhir menunjukkan
bahwa kemakmuran yang berkesinambungan tidak hanya berdampak pada indikator
material, tetapi juga membentuk disposisi moral seperti kedermawanan, kerja sama,

75 Tom R. Tyler and Jonathan Jackson, “Justice, Legitimacy, and the Effective Rule of Law,”
Annnal Review of Law and Social Science 16 (2020), 102

76 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 120

77 Joseph E. Stiglitz, Jean-Paul Fitoussi, and Martine Durand, “Measuring What Counts: The
Global Movement for Well-Being,” Review of Income and Wealth 67, no. 1 (2021), hla, 67

160 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



dan tanggung jawab sosial, sejalan dengan pandangan Al-Mawardi tentang relasi antara
kekayaan, amanah, dan kebaikan bersama.

Sebaliknya, kekeringan atau kemiskinan melahirkan sebab-sebab kerusakan yang
menjadi lawan dari semua kebaikan tersebut. Apa yang kebaikannya meluas ketika ia
ada (kemakmuran), dan kerusakannya meluas ketika ia tiada (kemiskinan), lebih layak
dijadikan sebagai prinsip kebaikan dan pendorong kelurusan.”™

Kemakmuran atau kesuburan itu terwujud dari dua sisi: pertama, kesuburan
dalam mata pencaharian, yang merupakan cabang dari kesuburan sumber daya dan
sekaligus buah dari keamanan yang menyertainya. Kedua, kesuburan dalam sumber-
sumber bahan, yang dapat bersumber dari sebab-sebab ilahiah dan merupakan buah
dari keadilan yang ditegakkan. Dengan demikian, kemakmuran yang berkelanjutan
tidak hanya bergantung pada kekayaan alam, tetapi juga pada keamanan yang
memungkinkan aktivitas ekonomi dan keadilan yang menjamin distribusi sumber daya
secara wajar’’

6. Cita-Cita Yang Luhur

Asas keenam yang menjadi pilar peradaban adalah cita-cita yang luhur atau
harapan yang luas. Harapan inilah yang mendorong manusia untuk mengerjakan hal-
hal yang hasilnya tidak akan mereka saksikan sepenuhnya dalam usia mereka, dan untuk
membangun sesuatu yang manfaat utamanya baru akan dinikmati oleh generasi setelah
mereka. Seandainya setiap generasi tidak dapat mewarisi dan melanjutkan karya
generasi pendahulunya, mereka akan terus-menerus memulai dari nol—membangun
tempat tinggal dan membuka lahan pertanian sendiri—sehingga kesulitan hidup
menjadi sangat besar dan kelangsungan peradaban mustahil terwujud.”

Oleh karena itu, Allah Ta‘ala dengan kasih sayang-Nya melapangkan harapan
manusia agar dunia dapat dibangun, kebaikannya dapat dirasakan secara merata, dan
peradabannya dapat terus ditransmisikan dari satu generasi ke generasi berikutnya.
Generasi kedua akan menyempurnakan apa yang ditinggalkan generasi pertama, dan
generasi ketiga akan memperbaiki kerusakan yang terjadi pada masa generasi kedua.
Dengan cara ini, dunia tetap utuh sepanjang zaman dan urusannya tetap teratur seiring
petjalanan waktu.*

Sebaliknya, seandainya harapan itu sempit, manusia tidak akan berpikir melebihi
kebutuhan harian atau sesaat mereka. Akibatnya, dunia akan diwariskan kepada
generasi berikutnya dalam keadaan rusak, tanpa bekal dan sarana yang memadai.
Kerusakan ini akan terus bertambah parah pada setiap generasi berikutnya, hingga
akhirnya dunia menjadi tempat yang tandus dan tidak layak huni. Dengan demikian,
cita-cita yang melampaui batas usia individu adalah prasyarat mutlak bagi keberlanjutan
dan pertumbuhan peradaban itu sendiri.”

D. KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa dalam pemikiran Abu al-Hasan al-Mawardi,
manusia dipahami sebagai subjek sosial peradaban yang secara kodrati berada dalam
kondisi kebutuhan, keterbatasan, dan saling ketergantungan. Struktur antropologis ini
berfungsi sebagai dasar teologis dan etis bagi lahirnya kehidupan bersama. Kelemahan

8 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 120
7 Al-Mawartdi, Adab al-Dunya wa al-Din, 121
80 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 121
81 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 122
82 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 122

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 161



manusia justru menjadi mekanisme ilahiah yang mendorong kerja sama, pembagian
peran, serta keteraturan sosial. Dari sini, peradaban tidak lahir dari dominasi atau
konflik, melainkan dari kesadaran kolektif atas keterbatasan individu yang diolah
melalui akal, etika, dan orientasi transendental. Dunia diposisikan sebagai ruang taklif
dan pengelolaan sosial, bukan tujuan akhir, sehingga aktivitas ekonomi, politik, dan
sosial memperoleh legitimasi moral selama berada dalam kerangka keseimbangan dan
kemaslahatan.

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa asas-asas peradaban menurut al-Mawardt
tersusun secara sistematis dan saling menopang, meliputi agama, kepemimpinan,
keadilan, keamanan yang merata, kemakmuran berkesinambungan, serta cita-cita yang
luhur. Agama berfungsi sebagai fondasi moral dan pengendali batin, kepemimpinan
menjadi institusi pengatur yang menjaga keteraturan, sementara keadilan berperan
sebagal jiwa yang menghidupkan seluruh tatanan. Dari keadilan lahir keamanan, dari
keamanan tumbuh kemakmuran, dan dari kemakmuran berkembang disposisi moral
seperti amanah serta solidaritas sosial. Cita-cita yang melampaui kepentingan individual
menjamin kesinambungan peradaban lintas generasi. Enam asas ini membentuk satu
bangunan konseptual utuh yang menempatkan peradaban sebagai hasil integrasi nilai
teologis, rasionalitas akal, dan praktik sosial.

Secara teoretis, penelitian ini memperlihatkan kontribusi al-Mawardi dalam
merumuskan konsep peradaban Islam yang tidak tereduksi pada aspek politik semata,
melainkan berakar pada etika sosial dan pembentukan manusia. Secara praktis,
kerangka ini relevan bagi pembacaan krisis moral dan sosial kontemporer, seperti
melemahnya solidaritas, ketidakadilan struktural, serta rapuhnya kepercayaan publik.
Pemikiran al-Mawardi menawarkan horizon normatif bagi pembangunan masyarakat
beradab melalui penguatan agama sebagai sumber nilai, keadilan sebagai prinsip
pengatur, dan orientasi jangka panjang sebagai syarat keberlanjutan. Dengan demikian,
warisan intelektual al-Mawardi tetap memiliki daya hidup konseptual dalam diskursus
peradaban Islam maupun refleksi sosial modern.

E. DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin, dkk. Antologi Studi Islam: Teori dan Metodologi. Y ogyakarta: Sunan
Kalijaga Press, 2000.

Abu al-Fida’ Isma‘il bin ‘Amr bin Katsit. a/-Bidayah wa al-Nibhayah. Kairo: Dar al-Hajr,
1998.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan ‘Ali ibn Muhammad. Adab al-Dunya wa al-Din. Pati: al-
Haramayn, 2000.

——— Adab al-Dunya wa al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1987.

——— Adab al-Wizarah. Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929.

———— Nasihat al-Mulik. Kawait: Maktabah al-Falah, 1983.

. al-Amthal wa al-Hikam. Riyadh: Dar al-Watan, 1999.

. Durar al-Sulik fi Siyasat al-Mulik, tahqiq Fu’ad ‘Abd al-Mun‘im Ahmad.
Riyadh: Dar al-Watan, 1997.

. Tashil al-Nazar wa Tajil al-Zafar fi Akblaq al-Malik wa Siyasat al-Mulk, tahqiq
Muhyi Hilal al-Sarhan. Beirut: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1981.

. al-Ahkam al-Sultaniyyah. Kairo: Dar al-Hadith, 2021.

. Tafsir al-Mawards: al-Nukat wa al-Uynn, tahqiq al-Sayyid Ibn ‘Abd al-Maqsud
ibn ‘Abd al-Rahim. Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Al-Subki, Taj al-Din. Tabagat al-Shafi tyyah al-Kubra. Kairo: al-Husainiyyah, t.t.

162 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



Alwie, Alfoe Niam. “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Maward1.” Kalam: Jurnal S tudi Agama
dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012): 319-323.

Diana, Rashdha. “Al-Mawardi dan Konsep Kenegaraan dalam Islam.” Tsagafah 13, no.
1 (2017): 159-176. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981.

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. L.ondon: Continuum, 1975.

Ibn Khallikan, Muhammad bin Abu Bakr. Wafayat al-A*an wa Anba’ Abna’ al-Zaman.
Beirut: Dar al-Sadir, 1980.

Karep. “Politik Etis dalam Peradaban Islam Klasik: Studi Komparatif Pemikiran Al-
Mawardt dan Al-Farabl.” Jurmal Studi Islam Lintas Negara 7, no. 2 (Desember
2025): 267-285.

Maghfiroh, Mauliana. “Al-Mawardr’s Social Contract Theory.” Journal of Islanzic Studies
and Humanities 8, no. 2 (2023): 142-157.
http://dx.doi.org/10.21580/]ish.v8i2.16360.

Pratiwi, Ayuni Anggun, Hilma Kamila, Nafisatun Nikmah, dan Lina Marlina.
“Pemikiran Politik Islam: Studi Pemikiran Al-Mawardi dan Relevansinya di
Indonesia.” Journal of Islamic Economics and Finance 3, no. 2 (Mei 2025): 198-211.
https://doi.org/10.59841 /jureksi.v3i2.2671.

Rahmah, Puja. “Konsep Keadilan Sosial dalam Pemikiran Al-Mawardi dan
Relevansinya bagi Tata Kelola Pemerintahan Islam.” Ibtikar 2, no. 1 (Juni
2025): 42—60.

Stiglitz, Joseph E., Jean-Paul Fitoussi, and Martine Durand. “Measuring What Counts:
The Global Movement for Well-Being.” Review of Income and Wealth 67, no. 1
(2021): 67-86.

Tyler, Tom R., and Jonathan Jackson. “Justice, Legitimacy, and the Effective Rule of
Law.” Annual Review of Law and Social Science 16 (2020): 101-118.

UNDP. Human Security Handbook. New York: United Nations Development
Programme, 2022.

Yaqut al-Hamawi. Mujam al-Udaba’. Kairo: Dar al-Ma’mun, t.t.

Zatari, Fadi. “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Al-Mawardr’s
Perspective.” Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 1 (Spring 2021):
240-257. https://doi.org/10.32350/jitc.111.13.

Tsagbfah: Jurnal Agama dan Budaya 163


https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981
http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13

164 Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025



