
Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     143 

Konsep Manusia dan Asas-Asas Peradabannya Menurut  

Abū Al-Ḥasan Al-Māwardī 
 

Muhaimin, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
Selvia Mei, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 

Lu'lu'ah Luthfiyah, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
Khumedi, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 

Mahbub Nuryadien, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 

muhaimin@mail.uinssc.ac.id 
 

Received: 19 Oktober 2025 
Accepted: 28 Desember 2025 
Published: 30 Desember 2025                    
doi:  
https://doi.org/10.32678/tsaqofah.v23i2.162  

Copyright@2025 (authors) 
 

This work is licensed under a 
Creative Commons Attribution 

4.0 International License. 

 
 

Abstract 
 

This study examines Abū al-Ḥasan al-Māwardī’s thought on the concept of the human being 
and the foundational principles of civilization within the classical Islamic tradition. The topic is selected 
in response to the tendency of al-Māwardī’s intellectual legacy to be confined to constitutional and 
political discourse, while his anthropological and civilizational dimensions remain insufficiently 
systematized. The research aims to elucidate how the human being is positioned as a social subject of 
civilization and to identify the fundamental principles that sustain order and continuity in collective 
life. The study employs a library-based research method with a hermeneutic approach grounded in 
Hans-Georg Gadamer’s concept of the fusion of horizons, through which al-Māwardī’s texts are read 
dialogically, situated within their classical context and examined for their relevance to contemporary 
interpretation. The findings indicate that al-Māwardī conceives of the human being as inherently 
interdependent, with religion and reason serving as the ethical foundations of social life. Civilization, 
in his view, is constructed upon six principal foundations: religion, leadership, justice, equitable 
security, sustainable prosperity, and noble aspirations. These six foundations form an integrated 
conceptual framework that interlinks individual morality, social order, and generational continuity. 
The study concludes that al-Māwardī’s thought offers a normative civilizational framework that 
remains pertinent for reflecting on contemporary social and moral crises. 
 
Keywords: al-Māwardī, Islamic civilization, social human being, political ethics, foundations of 
civilization 
 

Abstrak 
 

Kajian ini mengangkat pemikiran Abū al-Ḥasan al-Māwardī tentang konsep manusia dan 
asas-asas peradaban dalam tradisi Islam klasik. Topik ini dipilih karena pemikiran al-Māwardī 
sering dipersempit pada diskursus ketatanegaraan, sementara dimensi antropologis dan peradabannya 
jarang dirumuskan secara sistematis. Penelitian ini bertujuan menjelaskan bagaimana manusia 
diposisikan sebagai subjek sosial peradaban serta prinsip-prinsip dasar yang menopang keteraturan 
dan keberlanjutan kehidupan bersama. Metode yang digunakan ialah studi pustaka dengan 
pendekatan hermeneutik Hans-Georg Gadamer melalui konsep fusion of horizons, sehingga teks-

mailto:muhaimin@mail.uinssc.ac.id
https://doi.org/10.32678/tsaqofah.v23i2.162
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

teks karya al-Māwardī dibaca secara dialogis dalam konteks klasik dan relevansinya bagi 
pembacaan masa kini. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-Māwardī memandang manusia 
sebagai makhluk yang secara kodrati saling membutuhkan, dengan agama dan akal sebagai fondasi 
etika sosial. Peradaban dibangun di atas enam asas utama, yaitu agama, kepemimpinan, keadilan, 
keamanan yang merata, kemakmuran berkesinambungan, serta cita-cita yang luhur. Keenam asas 
tersebut membentuk satu kesatuan konseptual yang menautkan moral individu, keteraturan sosial, 
dan kesinambungan generasi. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pemikiran al-Māwardī 
menawarkan kerangka normatif peradaban yang relevan bagi refleksi krisis sosial dan moral 
kontemporer. 
 
Kata Kunci: al-Māwardī, peradaban Islam, manusia sosial, etika politik, asas peradaban 
 
A. PENDAHULUAN 

Peradaban Islam klasik menampilkan suatu model kehidupan sosial yang 
dibangun di atas integrasi antara agama, etika, dan keteraturan sosial. Dalam tradisi 
pemikiran Islam, peradaban tidak dipahami sebagai hasil akumulasi kemajuan material 
semata, melainkan sebagai manifestasi dari kualitas moral manusia dan kemampuan 
masyarakat dalam menjaga harmoni sosial. Kerangka pemahaman ini menempatkan 
agama sebagai pusat orientasi nilai yang mengarahkan perilaku individu dan kolektif. 
Salah satu pemikir yang secara sistematis menguraikan relasi tersebut adalah Abū al-

Ḥasan al-Māwardī, seorang ulama dan negarawan yang hidup pada masa krisis politik 
Dinasti Abbasiyah.1 

Konteks historis kehidupan al-Māwardī ditandai oleh melemahnya otoritas pusat 
kekhalifahan dan meningkatnya dominasi kekuatan politik regional. Situasi tersebut 
menghadirkan persoalan serius bagi keberlangsungan tatanan sosial dan politik umat 
Islam. Fragmentasi kekuasaan, konflik kepentingan, serta merosotnya integritas moral 
penguasa menjadi tantangan utama yang mengancam stabilitas masyarakat. Dalam 
kondisi demikian, al-Māwardī merumuskan gagasan-gagasan normatif yang bertujuan 
menjaga keteraturan sosial dan kesinambungan kehidupan bersama 2  Pemikirannya 
berangkat dari kebutuhan riil masyarakat, bukan dari spekulasi filosofis yang terlepas 
dari realitas sosial. 

Al-Māwardī  sendiri dikenal sebagai ulama fikih yang memiliki kepakaran, 
terutama dalam bidang fiqh siyasi, dan menempati posisi penting sebagai salah satu figur 
berpengaruh dalam sejarah pemikiran politik Islam. Melalui karya monumentalnya al-

Aḥkām al-Sulṭāniyyah, ia merumuskan berbagai gagasan dan kerangka teoritik tentang 
kekuasaan, pemerintahan, serta tata negara yang hingga kini masih dianggap relevan 
dan dijadikan rujukan oleh sebagian umat Islam dalam menyikapi persoalan-persoalan 
politik dan ketatanegaraan. 3 Selain itu, al-Māwardī juga menawarkan gagasan yang 
dapat dibaca sebagai embrio teori kontrak sosial dalam tradisi Islam. Negara, baginya, 
lahir dari kebutuhan manusia untuk hidup bersama dan saling melengkapi. Manusia 
adalah makhluk yang paling membutuhkan bantuan pihak lain, sehingga keberadaan 

 
1 Rashdha Diana, “Al-Māwardī dan Konsep Kenegaraan dalam Islam,” Tsaqafah, Volume 13, no. 

1 (2017): 159–176, https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981. 
2 Fadi Zatari, “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Abū al-Ḥasan Al-Māwardī’s 

Perspective,” Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 1 (Spring 2021): 242–243, 
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13. 

3 Ayuni Anggun Pratiwi, Hilma Kamila, Nafisatun Nikmah, dan Lina Marlina, “Pemikiran Politik 
Islam: Studi Pemikiran Al-Māwardī dan Relevansinya di Indonesia,” Journal of Islamic Economics and 
Finance 3, no. 2 (Mei 2025): 198–211, https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671. 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671


Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     145 

otoritas politik menjadi keniscayaan untuk mencegah konflik dan kekacauan.4 Namun, 
yang menarik, kontrak sosial dalam perspektif Al-Māwardī selalu diletakkan dalam 
kerangka teologis: Allah menjadi poros utama dalam sirkulasi sosial dan politik. 

Permasalahan mendasar yang hendak diselesaikan oleh pemikiran al-Māwardī 
berkaitan dengan bagaimana nilai-nilai agama dapat berfungsi sebagai landasan 
pembentukan perilaku manusia dalam kehidupan sosial. Al-Māwardī memandang 
bahwa manusia, sebagai makhluk sosial, memiliki kecenderungan untuk mengikuti 
dorongan kepentingan pribadi apabila tidak diarahkan oleh norma moral. Tanpa 
kendali etika dan agama, kehidupan sosial mudah terjerumus ke dalam konflik, 
ketidakadilan, dan dominasi kekuatan. Oleh karena itu, agama diposisikan sebagai 
instrumen utama yang menata relasi manusia secara adil dan beradab. 

Konsep peradaban dalam pemikiran al-Māwardī tidak dilepaskan dari etika 
sosial. Peradaban dipahami sebagai kondisi masyarakat yang ditandai oleh keteraturan, 
keadilan, dan kerja sama antarmanusia. Dalam salah satu artikelnya, ditegaskan bahwa 
al-Māwardī menilai peradaban sebagai hasil dari disiplin moral dan komitmen sosial, 
bukan sebagai produk konflik dan dominasi.5 Dengan demikian, inti peradaban terletak 
pada kualitas relasi sosial yang dibangun di atas nilai-nilai agama. 

Kajian-kajian terdahulu tentang al-Māwardī menunjukkan bahwa pemikirannya 
sering dibahas dalam konteks politik dan ketatanegaraan. Banyak penelitian menyoroti 
kontribusinya dalam merumuskan prinsip-prinsip kepemimpinan dan tata kelola 
kekuasaan Islam. Dalam kajian komparatif antara al-Māwardī dan al-Fārābī, misalnya, 
al-Māwardī digambarkan sebagai pemikir yang menekankan pendekatan normatif-
pragmatis dalam mengatur realitas kekuasaan.6 Fokus tersebut memperlihatkan bahwa 
al-Māwardī lebih menekankan stabilitas dan keteraturan sosial daripada pencarian 
bentuk negara ideal secara filosofis. 

Selain aspek politik, sejumlah penelitian juga mengkaji dimensi etika dan 
pendidikan dalam pemikiran al-Māwardī, khususnya melalui karya Adab al-Dunyā wa al-
Dīn. Karya ini memuat refleksi tentang hubungan antara moral individu dan tatanan 
sosial. Dalam konteks peradaban, etika individu dipandang sebagai fondasi bagi 
keberlangsungan masyarakat. Apabila individu memiliki akhlak yang baik, masyarakat 
akan berkembang secara harmonis.7 Perspektif ini menegaskan bahwa pembangunan 
peradaban harus dimulai dari pembentukan karakter manusia. 

Meskipun demikian, kajian tentang asas-asas peradaban dalam pemikiran al-
Māwardī sering kali muncul secara tersebar dan belum dirumuskan secara sistematis. 
Beberapa penelitian membahas peran agama dalam pembentukan peradaban, 
sementara yang lain menyoroti aspek politik atau sosial secara terpisah. Salah satu 
artikel menegaskan bahwa belum banyak kajian yang secara khusus mengelaborasi 

 
4 Alfoe Niam Alwie, “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Māwardī,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan 

Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012): 319–323. 
5 Puja Rahmah, “Konsep Keadilan Sosial dalam Pemikiran Al-Māwardī dan Relevansinya bagi 

Tata Kelola Pemerintahan Islam,” Ibtikar 2, no. 1 (Juni 2025): 42–60. 
6 Karep, “Politik Etis dalam Peradaban Islam Klasik: Studi Komparatif Pemikiran Al-Māwardī 

dan Al-Farabi,” Jurnal Studi Islam Lintas Negara (Journal of Cross-Border Islamic Studies) 7, no. 2 (Desember 
2025): 267–285. 

7 Mauliana Maghfiroh, “Al-Māwardī’s Social Contract Theory (Study of Al Mawardi’s Political 
Thought),” Journal of Islamic Studies and Humanities 8, no. 2 (2023): 142–157, 
http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360. 

http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360


146                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

kontribusi al-Māwardī dalam memahami relasi antara agama dan peradaban.8 Kondisi 
ini membuka ruang bagi penelitian yang berupaya menyatukan berbagai aspek 
pemikiran al-Māwardī ke dalam satu kerangka konseptual tentang asas-asas peradaban. 

Urgensi kajian ini semakin terasa dalam konteks dunia kontemporer yang 
dihadapkan pada berbagai krisis moral dan sosial. Fragmentasi sosial, melemahnya 
solidaritas, serta krisis kepercayaan terhadap institusi publik menunjukkan adanya 
persoalan serius dalam fondasi peradaban modern. Dalam situasi seperti ini, pemikiran 
klasik Islam menawarkan alternatif konseptual yang berakar pada nilai-nilai etika dan 
agama. Tujuan utama penelitian ini adalah mengkaji dan merumuskan konsep manusia 

dan asas-asas peradabannya dalam perspektif Abū al-Ḥasan al-Māwardī berdasarkan 
kajian literatur yang terdapat dalam artikel dan karya ilmiah yang relevan. Penelitian ini 
bertujuan mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar yang menopang gagasan al-Māwardī 
tentang peradaban, meliputi peran agama, etika sosial, kepemimpinan moral, dan 
kohesi sosial. Dengan pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan 
pemahaman yang lebih utuh tentang kontribusi al-Māwardī dalam diskursus peradaban 
Islam. 

Argumen utama yang diajukan dalam penelitian ini adalah bahwa asas-asas 
peradaban dalam pemikiran al-Māwardī berakar pada integrasi antara agama dan etika 
sosial sebagai fondasi kehidupan bersama. Peradaban dipahami sebagai hasil dari 
pembentukan individu yang bermoral, kepemimpinan yang adil, serta tatanan sosial 
yang berlandaskan nilai agama. Kerangka ini menunjukkan bahwa keberlangsungan 
peradaban sangat bergantung pada kualitas moral manusia dan kemampuan 
masyarakat dalam menjaga harmoni sosial. 

Dengan demikian, kajian tentang asas-asas peradaban dalam perspektif al-
Māwardī memiliki signifikansi teoretis dan praktis. Secara teoretis, penelitian ini 
memperkaya khazanah studi pemikiran Islam klasik dengan menyoroti dimensi 
peradaban yang sering terabaikan. Secara praktis, kajian ini menawarkan rujukan 
normatif bagi upaya membangun masyarakat yang beradab di tengah tantangan sosial 
dan moral kontemporer. 
 
B. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini berbasis studi pustaka (library research), dengan menggunakan data 
yang bersumber dari literatur tertulis seperti buku, jurnal, dan ensiklopedi. Kajian ini 
menerapkan pendekatan hermeneutik Gadamer, khususnya melalui konsep fusion of 
horizons (peleburan cakrawala) yang dikembangkan oleh filsuf Jerman, Hans-Georg 
Gadamer. 9 Dalam proses pengumpulan data, penulis berupaya menghimpun sumber-
sumber yang relevan dengan fokus kajian, baik yang bersifat primer maupun sekunder. 
Data primer dalam penelitian ini adalah Adab al-Dunyā wa al-Dīn, sedangkan data 

sekunder mencakup karya-karya lain al-Māwardī, seperti Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-

Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah, Durar al-Sulūk fī 
Siyāsat al-Mulūk, serta karya-karya al-Māwardī lainnya. Selain itu, penelitian ini juga 
memanfaatkan berbagai tulisan dan kajian yang membahas pemikiran al-Māwardī 
maupun tema-tema yang berkaitan langsung dengan pokok pembahasan. 

 
8 Fadi Zatari, “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Al-Māwardī’s Perspective,” 

Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 1 (Spring 2021): 240–257, 
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13. 

9  M. Amin Abdullah, dkk., Antologi Studi Islam; Teori dan Metodologi, (Yogyakarta: Sunan Kalijaga 
Press, 2000).,  303: lihat juga Hans Georg Gadamer, Truth and Method, (London: Continum, 1975),  389-
390  

https://doi.org/10.32350/jitc.111.13


Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     147 

Dengan kerangka tersebut, penelitian ini berupaya membangun dialog antara 
penulis dan al-Māwardī melalui proses peleburan horizon (fusion of horizons) terhadap 
teks yang dikaji. Sejalan dengan pandangan Hans-Georg Gadamer, sebuah teks dapat 
diinterpretasikan secara produktif sekaligus reproduktif; oleh karena itu, makna teks 
senantiasa terbuka dan tidak sepenuhnya dibatasi oleh maksud awal pengarangnya. 
Keterbukaan ini memungkinkan sebuah teks untuk terus dimaknai pada masa kini 
maupun masa mendatang melalui cakrawala pemahaman setiap generasi. 10  Atas dasar 
itu, penulis berupaya mengungkap interpretasi produktif atas karya-karya al-Māwardī 
dalam cakrawala pemahaman yang relevan dengan judul penelitian. 
 
C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Biografi Al-Māwardī 

Nama lengkap al-Māwardī adalah Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad bin Ḥabīb 

al-Māwardī al-Syāfi‘ī al-Baṣrī. Julukan al-Māwardī berasal dari kata ma’un wardin yang 
berarti air mawar, sebab ayah dan kakeknya dikenal sebagai penjual air mawar. Ia 
merupakan seorang ulama besar, pemikir, serta ahli dalam berbagai bidang ilmu 
pengetahuan, khususnya fiqh dalam mazhab Syāfi‘ī. Al-Māwardī lahir pada tahun 364 
H/975 M dalam lingkungan keluarga yang menjunjung tinggi pendidikan. 11 Ia tumbuh 
di penghujung masa keemasan Islam pada era Dinasti ‘Abbāsiyah, suatu zaman yang 

melahirkan banyak tokoh cemerlang. Menurut Muṣṭafā Sāqā, masa hidup al-Māwardī 
ditandai oleh pertemuan berbagai tradisi intelektual Islam yang saling berbaur, 
mencetak sosok ulama dengan keluasan pandangan seperti dirinya.12 

Dalam proses intelektualnya, al-Māwardī menimba ilmu dari sejumlah ulama 

besar. Ia mula-mula belajar kepada Syekh al-Ṣaymarī, seorang qāḍī di Baṣrah sekaligus 

penulis al-Idhāḥ fī al-Madhhab, di sana lah ia mendalami fiqh dan uṣūl fiqh. 13  Dalam 

bidang hadits, ia belajar kepada Ḥasan bin ‘Alī bin Muḥammad al-Jabaly, juga kepada 

Muḥammad bin ‘Adī bin Zuhar al-Manqirī dan Ja‘far bin Muḥammad bin al-Faḍl al-

Baghdādī. Ia pun memperdalam bahasa dan sastra Arab pada Muḥammad bin al-

Mu‘allā al-Azdī serta Abū Muḥammad al-Bāqī, seorang orator masyhur dan ahli 
balāghah di masanya. 14  Setelah itu, ia melanjutkan studi ke Baghdad, pusat ilmu 

pengetahuan ‘Abbāsiyah, dan menuntut ilmu kepada Aḥmad bin Abī Ṭāhir al-Isfarāyinī 

(Syekh Abū Ḥāmid), ulama besar mazhab Syāfi‘ī yang berpengaruh kuat terhadap 
karya-karya fiqh al-Māwardī.15 

Kedalaman ilmu Al-Māwardī, khususnya dalam fikih mazhab Syafi’i, membuka 
jalan bagi karirnya di bidang hukum dan pemerintahan. Ia diangkat menjadi qadhi 
(hakim) di berbagai daerah, bahkan menurut catatan Yaqut al-Hamawi, ia pernah 

 
10 Muhammad Syukri, Hermeneutika Ilmu Sosial, (Yogyakarta: Kreasi Eacana, 2006),  57 
11 Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan Anba’ Abna’ al-Zaman, (Beirut: 

Daar al-Shadir, 1980), III,  282. Lihat juga Yaqut al-Jamahy, Mu’jam al-Adiba’, (Kairo: Daar al-Ma’mun, 
t.t), XV.,   52; al-Khatib al-Bagdadi, Tarikh Madinah al-Salam, (Beirut: Daar al-Garb al-Islamiyyah, 2011), 
XIII,  587: Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Syafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), III.,  303: 
Abu al-Fida Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah wa al-Nihayah, (Kairo: Daar al-Hajr. 1998), XV,  762: 
Al-Māwardī, Adab al-Wizarah, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929),  III; Al-Māwardī, Nashihah al-Muluk, 
(Kuwait: Maktabah al-Falah, 1983),  7;  Al-Māwardī, Al-Amtsal al-Hikam, (Riyadh: Daar al-Wathan, 
1999),  13; Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000),  3. 

12 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000),  3; lihat juga Al-Māwardī, 
Adab al-Wizarah, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929),  IV 

13 Al-Māwardī, Al-Amtsal al-Hikam, (Riyadh: Daar al-Wathan, 1999),  13 
14 Al-Māwardī, Al-Amtsal al-Hikam, (Riyadh: Daar al-Wathan, 1999),  14. 
15 Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan,  283. 



148                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

memegang jabatan itu di 93 wilayah. Pengalaman luas ini memberinya pemahaman 
mendalam tentang realitas sosial dan administrasi negara. Setelah berkeliling, ia kembali 
menetap di Baghdad untuk mengajar fikih, hadis, dan sastra, sekaligus merampungkan 
berbagai karya tulisnya, termasuk tafsir Al-Qur’an. 16 Reputasinya semakin menanjak 
ketika Khalifah al-Qadir Billah memerintahkannya untuk membuat ringkasan fikih 
mazhab Syafi’i, yang kemudian dikenal dengan kitab al-Iqna’. Ini menunjukkan posisi 
terhormatnya sebagai otoritas utama mazhab Syafi’i di tengah-tengah ulama besar 
lainnya yang mewakili mazhab Hanafi dan Maliki dalam proyek serupa.17 

Selain sebagai ahli fikih dan hakim, Al-Māwardī juga berperan sebagai diplomat 
ulung. Ia dipercaya menjadi duta yang menjembatani hubungan antara Khalifah 
Abbasiyah, al-Qadir Billah, dengan pemimpin-pemimpin Bani Buwaih yang memiliki 
pengaruh politik besar pada masa itu, yakni dari tahun 381 hingga 422 H. Peran 
diplomatik ini tidak hanya menunjukkan kelihaiannya dalam bernegosiasi, tetapi juga 
memperkuat posisinya di hadapan kekuasaan politik. Integritasnya diuji ketika terjadi 
kontroversi seputar permintaan Raja Bani Buwaih, Jalal al-Daulah, yang ingin 
menyematkan gelar Syahansyah (Raja Diraja). Ketika dimintai fatwa, Al-Māwardī 
dengan tegas menolak, dengan argumen bahwa gelar semacam itu hanya layak 
disandang oleh Allah. 18  Akhirnya, Hubungan Al-Māwardī dengan Jalal al-Daulah 
setelah memfatwakan itu mengalami kerenggangan hinga Al-Māwardī memutuskan 
tidak keluar rumah dari ramadhan hingga ‘id al-adha. Setelah empat bulan terlewati, 
Jalal al-Daulah memanggil Al-Māwardī untuk datang ke istana. Dengan rasa takut, Al-
Māwardī memenuhi panggilan itu. Setibanya di kerajaan, Jalal al-Daulah tidak 
memarahinya tetapi sebaliknya sang raja memuji Al-Māwardī karena ketegasannya dan 
keberaniannya dalam mengatakan kebenaran. Setelah itu, Al-Māwardī merasa lega 
kemudian berterima kasih lalu mendoakan Jalal al-Daulah. 19  Sikap berprinsip ini 
sempat merenggangkan hubungannya dengan sang raja, tetapi justru berakhir dengan 
penghormatan besar ketika Jalal al-Daulah memuji ketegasan dan keberaniannya 
menyuarakan kebenaran 

Keteguhan prinsip dan keluasan ilmu Al-Māwardī akhirnya mengantarkannya 
pada puncak pengakuan resmi. Pada tahun 429 H, ia dianugerahi gelar 
kehormatan Aqda al-Qudhat (Hakim Agung) oleh khalifah. Meskipun gelar ini memicu 
kritik dari sebagian ulama seperti Abu Thayyib al-Thabari yang menganggapnya 
berlebikan, Al-Māwardī tidak terlalu ambil pusing. Ia memandang para pengkritik itu 
memiliki standar ganda, karena sebelumnya mereka justru membolehkan gelar Malik 
al-Muluk untuk manusia. Gelar Aqda al-Qudhat ini melekat padanya hingga akhir 
hayatnya, mengukuhkan warisannya bukan hanya sebagai seorang ahli fikih dan hakim, 
tetapi juga sebagai seorang pemikir politik yang karya-karyanya, seperti Al-Ahkam as-
Sulthaniyyah, terus dikaji sebagai rujukan klasik tentang etika kepemimpinan dan 
administrasi negara dalam Islam.20 

Al-Māwardī berhasil mencetak sejumlah murid yang berkembang menjadi ulama 
terkemuka dalam berbagai bidang. Di antaranya adalah Al-Khatib al-Baghdadi, seorang 
ahli hadits, sejarawan, dan penulis produktif yang karyanya Tarikh Baghdad sangat 

 
16 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din,  4. 
17 Yaqut al-Jamahy, Mu’jam al-Adiba , (Kairo: Daar al-Ma’mun, t.t), XV.,  54; lihat juga  Al-

Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000),  4; 
18 Yaqut al-Jamahy, al-Mu’jam., 54; lihat juga  Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-

Haramayn, 2000),  4; Al-Māwardī, Nashihah al-Muluk, (Kuwait: Maktabah al-Falah, 1983),  15. 
19 Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Syafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), III.,  304. 
20  Yaqut al-Jamahy, al-Mu’jam.,  52-53; Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 

2000),  4.; Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Syafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), III.,  304. 



Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     149 

monumental.21 Murid lainnya, Ibn Khayrūn, dikenal sebagai ahli hadits yang wara' dan 
'alim. 22 Kemudian ada Al-Hamadhani, seorang ulama multidisipliner yang menguasai 
ilmu syariah dan astronomi, sehingga diangkat sebagai Qadhi al-Qudhat (hakim 
agung). 23  Tokoh lain seperti Abu al-Fadha'il al-Raba'i al-Maushili juga merupakan 
muridnya yang tsiqah dan produktif menulis.24 

Selain tokoh-tokoh utama tersebut, pengaruh keilmuan Al-Māwardī tersebar luas 
melalui banyak ulama lain yang meriwayatkan hadits atau mengambil ilmu darinya. 
Jaringan sanadnya mencakup nama-nama seperti Abu al-Hasan al-Abdari, Abu al-
Qasim al-Qusyairi, Abu Manshur al-Qusyairi, Abd al-Ghani al-Alwahi, Abu Bakr al-
Halwani, Ibn al-Muqri, Qadhi Muhammad bin Ubaidillah, al-Nahawandi, dan al-
Uqburi. Keluasan jaringan murid ini menunjukkan posisi Al-Māwardī sebagai salah 
satu mata rantai keilmuan penting pada masanya, yang mengokohkan pengaruh 
mazhab Syafi'i dan menyebarkan ilmu hadits serta fikih ke generasi berikutnya. 25 

Selain sebagai seorang faqīh bermadzhab Syāfi‘ī, al-Māwardī juga memiliki 

kecenderungan pemikiran dalam bidang teologi yang menarik. Ibn Ṣalāḥ menyebut 
bahwa dalam menafsirkan ayat-ayat yang menjadi perdebatan antara mufasir Sunni dan 
Mu‘tazilah, al-Māwardī kerap condong pada pandangan Mu‘tazilah. Namun demikian, 
ia tidak sepenuhnya mengikuti pendapat mazhab Mu‘tazilah. Dalam persoalan 
penciptaan al-Qur’an, ia sepakat dengan Sunni, sedangkan dalam isu takdir, ia lebih 
dekat dengan pandangan Mu‘tazilah.26 

Musthafa Saqo menilai bahwa tuduhan Mu’tazilah terhadap Al-Māwardī 
sebaiknya dipahami dalam konteks lebih luas. Pada masa itu, ahli hadits kerap melabeli 
para ulama dengan cap Mu’tazilah atau Syiah, bahkan tuduhan yang lebih keras dari 
keduanya. Karena itu, wajar bila Al-Māwardī sebagai seorang faqih memberi ruang 
klarifikasi dan pertimbangan terhadap pandangan yang berbeda. Kesamaan 
pendapatnya dengan Mu’tazilah bukanlah bentuk taklid, melainkan hasil ijtihad 
independen yang lahir dari upaya intelektualnya.27 

Pernyataan Ibn Shalah tersebut berbeda dengan pandangan banyak ulama hadits 
sebelumnya yang menempatkan Al-Māwardī pada derajat tsiqah. Al-Khatib al-Bagdadi, 
muridnya yang terkenal dan lebih dekat mengenal pribadi gurunya dibanding Ibn 
Shalah, justru menegaskan keteguhan reputasi ilmiahnya. Menurut Musthafa Saqo, 
kesaksian seorang ahli hadits besar seperti al-Khatib al-Bagdadi sudah cukup untuk 
menolak tuduhan Ibn Shalah. Sebab, pengetahuan rijal al-hadits yang dimilikinya setara 
dengan Ibn Shalah, bahkan pengamatannya lebih sahih karena bersumber dari 
pengalaman langsung sebagai murid. 28 

Reputasi keilmuan Al-Māwardī diakui secara luas oleh para ulama dan sejarawan 
sezamannya maupun generasi setelahnya. Al-Khatib al-Baghdadi, muridnya yang 
terkenal, telah memuji gurunya tersebut. Pengakuan serupa datang dari Ibn Khalikan, 
yang menyebut Al-Māwardī sebagai pemuka ahli fikih mazhab Syafi’i dan penulis 

 
21 Abu al-Fida’ Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah wa al-Nihayah, (Kairo: Daar al-Hajr. 1998), 

XVI,  27-29.; lihat juga Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Shafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), 
III.,  12 

22 Abu al-Fida’ Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah wa al-Nihayah,  148. 
23 Abu al-Fida Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah, hal, 158 . 
24 Abu al-Fida Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah, hal, 178.  
25 Al-Māwardī, Nashihah al-Muluk,  16-17. 
26 Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Syafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, t.t), III.,  303; lihat 

juga Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000),  5-6.  
27 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din,  6. 
28 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din,  6. 



150                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

kitab Al-Hawi al-Kabir. Ibn Khalikan menegaskan bahwa Al-Hawi al-Kabir yang tebal 
dan karena ketebalan kitab tersebut tidak ada seorangpun yang mampu mengkaji secara 
spesifik kecuali dia akan menyaksikan kedalaman ilmu Al-Māwardī. 29  Taj al-Din al-
Subki bahkan menyematkan gelar "imam yang agung" dan menggambarkannya sebagai 
seorang ulama multidimensi dengan pemahaman yang sangat luas dan mendalam.30 

Tidak hanya keilmuannya, kepribadian Al-Māwardī juga mendapat pujian tinggi. 
Ibn Katsir menggambarkannya sebagai sosok yang berakhlak luhur dan penuh wibawa, 
31 sebuah penilaian yang sejalan dengan kesaksian Ibn al-Jawzi yang menyebutnya 
penyantun dan berwibawa.32 Gambaran paling hidup tentang karakternya datang dari 
muridnya sendiri, al-Hamdzani, yang dikutip oleh Yaqut al-Hamawi. Al-Hamdzani 
bersaksi bahwa ia tidak pernah melihat ulama yang lebih berwibawa daripada Al-
Māwardī, yang bahkan tidak pernah tertawa terbahak-bahak sepanjang hidupnya, 
menunjukkan ketenangan dan keseriusannya yang luar biasa.33 Karena integritas dan 
kewibawaan inilah, sebagaimana dicatat Imam Taghribardi, Al-Māwardī sangat 
disegani oleh para khalifah pada masanya. 34 Di era modern, para ulama kontemporer 
seperti Umar al-Faruqi dan Muhammad Kurdi melanjutkan pujian ini dengan 
menyebutnya sebagai penulis yang sangat produktif, sementara Muhammad Kurdi 
secara khusus menambahkan bahwa objektivitas ilmiah Al-Māwardī sangat tampak 
dalam seluruh karyanya. 35 

Al-Māwardī dikenal sebagai ulama yang sangat produktif dalam menulis, namun 
ia memiliki sikap hati-hati yang luar biasa dalam menyebarluaskan karyanya selama 
hidup. Catatan sejarah mengungkapkan bahwa ia tidak menghendaki kitab-kitabnya 
diedarkan, sebuah tugas yang kemudian dilakukan oleh murid-muridnya setelah ia 
wafat. Kekhawatiran ini berakar pada keinginannya untuk menjaga keikhlasan niat 
semata-mata karena Allah. Sebuah kisah populer menggambarkan kedalaman 
spiritualnya: menjelang ajal, ia mempercayakan seluruh karyanya kepada seorang murid 
dengan wasiat yang unik. Ia meminta sang murid memegang tangannya saat 
kematiannya; jika tangan itu menggenggam erat, itu pertanda karyanya ditolak di sisi 
Allah dan harus dibuang ke Sungai Dajlah. Namun, jika tangannya terbuka, itu berarti 
karyanya diterima. Sang murid melaporkan bahwa tangan Al-Māwardī terbuka, dan ia 
pun mulai menyebarluaskan karya-karya gurunya. 36 Kisah ini, meski diriwayatkan oleh 
sejarawan terkemuka seperti Ibn Khalikan, diragukan kesahihannya oleh Musthafa 
Saqa. Keraguan ini timbul karena rantai periwayatannya tidak jelas dan adanya fakta 

 
29 Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan,  282; pernyataan ini juga dikutip 

oleh Musthafa Saqa dalam Muqaddimah Pentahqiq Adab al-Dunya wa al-Din. Lihat Al-Māwardī, Adab 
al-Dunya wa al-Din, (Pati: al-Haramayn, 2000),  9. 

30 Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Shafi’iyyah,  303.; lihat juga Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-
Din, (Pati: al-Haramayn, 2000),  9.; Al-Māwardī, Al-Amtsal wa al-Hikam al-Hikam, (Riyadh: Daar al-
Wathan, 1999),  19. 

31 Abu al-Fida Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah, hal, 762. 
32 Al-Māwardī, Nashihah al-Muluk,  11. 
33 Al-Māwardī, Nashihah al-Muluk,  11. 
34 Al-Māwardī, Al-Amtsal wa al-Hikam,  19 
35 Al-Māwardī, Al-Amtsal wa al-Hikam,  19 
36 Kisah ini sangatlah masyhur dikalangan ahli sejarah ketika mengkaji sosok Al-Māwardī. Lihat  

Muhammad bin Abu Bakar bin Khalikan, Wafayah al-A’yan Anba’ Abna’ al-Zaman, (Beirut: Daar al-
Shadir, 1980), III,  282-283; Taj al-Din al-Subki. Thabaqah al-Syafi’iyyah al-Kubra, (Kairo: al-Husayniyyah, 
t.t), III.,  303-304: Abu al-Fida Isma’il  bin ‘Amr bin Katsir, al-Bidayah wa al-Nihayah, (Kairo: Daar al-
Hajr. 1998), XV,  762: Al-Māwardī, Adab al-Wazir, (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1929),  V; Al-Māwardī, 
Nashihah al-Muluk, (Kuwait: Maktabah al-Falah, 1983),  12; Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Pati: 
al-Haramayn, 2000),  6. 



Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     151 

bahwa beberapa karyanya, seperti al-Iqna', telah beredar lebih dulu atas permintaan 
langsung Khalifah al-Qadir Billah. Jika kisah itu mengandung kebenaran, kemungkinan 
hanya berlaku untuk karya-karya besarnya yang paling monumental, seperti al-Hawi al-
Kabir, yang ditulis dalam waktu yang sangat panjang di sela kesibukannya sebagai hakim 
dan pengajar. 37 

Karya-karya Al-Māwardī, yang diperkirakan berjumlah sekitar dua belas judul 
yang masih dapat ditelusuri, mencerminkan keluasan ilmunya dan dapat 
dikelompokkan ke dalam tiga bidang utama. Pertama, dalam bidang ilmu agama, ia 
menghasilkan karya-karya seperti Tafsir al-Nukat wa al-'Uyun yang fokus pada ayat-ayat 
mutasyabihat, dan al-Hawi al-Kabir, sebuah syarah (penjelasan) mendalam atas kitab 
fikih al-Muzani yang dianggap sebagai karya terlengkap dalam mazhab Syafi'i dan 
menjadi dasar bagi ringkasan terkenalnya, al-Iqna'. Karya lain di bidang ini 
meliputi Adab al-Qadhi tentang etika hakim, A'lam al-Nubuwwah yang membuktikan 
kenabian, Amtsal al-Qur'an, serta Mukhtashar 'Ulum al-Qur'an yang sayangnya belum 
ditemukan. Kedua, dalam bidang politik dan sosial, namanya terkenal berkat magnum 
opus-nya, al-Ahkam al-Sulthaniyyah, kitab rujukan utama tentang ketatanegaraan Islam. 
Ia juga menulis Tashil al-Nazhar wa Ta'jil al-Zhafar (kaidah politik dan akhlak 
pemimpin), Dirar al-Suluk fi Siyasah al-Muluk, serta Qawanin al-Wizarah wa Siyasah al-
Mulk (etika seorang wazir). Salah satu karyanya yang spesifik adalah Nashihah al-Muluk, 
berisi sepuluh bab nasihat komprehensif bagi raja, yang membedakannya dari karya 
serupa Al-Ghazali karena mencakup aspek psikologis, keluarga, teologis, dan politik 
secara seimbang, tidak hanya menonjolkan dimensi teologis. Ketiga, dalam bidang 
adab dan sastra, karyanya yang paling menonjol adalah Adab al-Dunya wa al-Din yang 
populer dan pernah menjadi kurikulum resmi, serta Amtsal wa al-Hikam yang memuat 
kumpulan hadis, hikmah, dan syair. Karya-karya ini menunjukkan bahwa Al-Māwardī 
bukan hanya seorang ahli fikih, tetapi juga seorang pemikir politik yang brilian dan 
seorang moralis dengan wawasan yang ensiklopedis. 
 
Manusia sebagai Subjek Sosial Peradaban 

Menurut al-Māwardī, manusia sejak awal penciptaannya ditempatkan Allah 
Ta‘ala dalam kondisi membutuhkan dan lemah sebagai fondasi teologis sekaligus 
antropologis kehidupan sosial. Kebutuhan dan kelemahan itu bukan kekurangan yang 
merendahkan martabat manusia, melainkan mekanisme ilahiah agar manusia 
menyadari ketergantungannya kepada Allah sebagai al-Ghanī dan al-Qadīr. Kesadaran 
ini melahirkan sikap tunduk, taat, serta pengakuan akan keterbatasan diri, yang menjadi 
basis etika individual sebelum berkembang ke ranah sosial. Dalam kerangka ini, 
manusia dipahami al-Māwardī sebagai makhluk yang eksistensinya selalu berada dalam 
relasi, baik relasi vertikal dengan Sang Pencipta maupun relasi horizontal dengan 
sesama.38 

Keunikan manusia, menurut al-Māwardī, terletak pada tingkat kebutuhannya 
yang paling tinggi dibanding makhluk hidup lain. Hewan tertentu mampu hidup 
mandiri tanpa ketergantungan struktural pada sesamanya, sedangkan manusia 
diciptakan dengan tabiat saling membutuhkan. Ketergantungan ini bersifat melekat 
dalam hakikat penciptaannya, bukan kondisi insidental. 39  Ayat“wa khuliqa al-insānu 

ḍa‘īfā”dipahami al-Māwardī sebagai penegasan antropologis tentang keterbatasan 
manusia dalam menopang hidupnya sendiri. Dari sini tampak bahwa manusia, dalam 

 
37 Al-Māwardī, Adab al-Dunya.,  7. 
38 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Alamiyyah, 1987)., 107 
39 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 107 



152                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

pandangan al-Māwardī, secara kodrati merupakan subjek sosial, karena 
keberlangsungan hidupnya meniscayakan kerja sama, pembagian peran, dan 
keteraturan kolektif.40 

Allah berfirman: 

 وَرَفعَْنا بعَْضَهم فوَْقَ بعَْضٍ دَرَجاتٍ 
“Dan Kami meninggikan sebagian mereka atas sebagian yang lain beberapa derajat.”  

Menurut Al-Māwardī dalam tafsirnya, ayat ini memiliki lima penafsiran: Pertama, 
keutamaan dalam kebajikan; di antara manusia ada yang lebih utama dan ada yang 
diutamakan. Pendapat ini dikemukakan oleh Muqātil. Kedua, perbedaan antara 
kemerdekaan dan perbudakan; sebagian manusia berstatus merdeka, sementara 
sebagian yang lain berada dalam kepemilikan. Ketiga, perbedaan dalam kekayaan dan 
kemiskinan; ada yang dianugerahi kelapangan rezeki, dan ada pula yang diuji dengan 
kekurangan. Keempat, kelebihan dalam menjalankan perintah amar ma‘ruf dan nahi 
munkar. Kelima, menurut as-Suddī, perbedaan itu terletak pada pembagian rezeki; 
sesungguhnya Allah Ta‘ala membagi rahmat-Nya berupa kenabian sebagaimana Dia 
membagi rezeki dalam penghidupan manusia.41 

Bagi Al-Māwardī, eksistensi manusia sebagai makhluk yang saling bergantung 
merupakan ketentuan kodrati yang berlangsung atas kehendak dan kekuasaan Allah. 
Manusia tidak diciptakan dalam keadaan serba cukup dan mandiri tanpa memerlukan 
pihak lain. Ia justru dihadirkan dalam kondisi terbatas agar antarindividu terjalin 
kebutuhan timbal balik, saling melengkapi, dan membangun kerja sama. Perbedaan 
kemampuan yang dimiliki setiap manusia berfungsi sebagai sarana interaksi sosial, 
sehingga melalui keragaman tersebut mereka dapat saling menopang dalam upaya 
mencapai kesempurnaan hidup bersama.42 

Manusia sebagai makhluk yang memiliki kebutuhan yang banyak dan kelemahan 
yang nyata, dalam analisis al-Māwardī, justru berfungsi sebagai nikmat ilahiah. Kondisi 
ini mencegah manusia terjatuh pada kesombongan yang muncul saat merasa cukup 
dan pada sikap melampaui batas ketika merasa berkuasa. Dengan kata lain, struktur 
kebutuhan manusia berperan sebagai rem moral bagi dorongan dominasi. Kesadaran 
akan kefakiran dan keterbatasan menjadi dasar psikologis bagi lahirnya etika sosial, 
karena manusia terdorong untuk saling membantu, menahan diri dari kezaliman, serta 
mengakui peran orang lain dalam menopang kehidupannya. Dari sinilah embrio 
peradaban muncul, yakni dari kesadaran kolektif akan keterbatasan individu.43 

Dari sisi teologis, Tuhan menyediakan jalan pemenuhan kebutuhan dan penutup 
kelemahan manusia melalui akal dan kecerdasan (fithan). Akal berfungsi sebagai 
instrumen epistemik yang menyingkap sebab-sebab kemaslahatan, sedangkan 
kecerdasan mengarahkan manusia pada pengelolaan kehidupan praktis. 44  Struktur ini 
menempatkan manusia sebagai subjek aktif dalam peradaban tanpa terjerumus pada 
ilusi otonomi mutlak. Manusia bekerja, merancang, dan mengatur kehidupan sosialnya 

 
40 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 107 
41  Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī al-Baghdādī Al-

Māwardī, Tafsīr Al-Māwardī: al-Nukat wa al-‘Uyūn, taḥqīq: al-Sayyid Ibn ‘Abd al-Maqṣūd ibn ‘Abd al-

Raḥīm (Beirut–Lebanon: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah)., Jil. 5,  223 
42 Alfoe Niam Alwie, “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Māwardī,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan 

Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012): 319–323. 
43 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 108 
44 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 108 



Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     153 

dengan akal, sekaligus menjaga orientasi transendental agar harap dan takut kepada 
Allah tetap hidup. 

Dalam konteks dunia, al-Māwardī memandangnya sebagai ruang taklif dan amal, 
tempat manusia mengelola kebutuhan sosialnya sebagai bekal menuju akhirat. 
Perhatian terhadap urusan dunia menjadi keniscayaan, sebab manusia tidak mampu 
melepaskan diri dari kebutuhan hidup material dan sosial. 45 Pandangan ini membentuk 
etos peradaban yang seimbang, di mana aktivitas ekonomi, politik, dan sosial 
dipandang sah selama berada dalam batas kecukupan dan tidak berubah menjadi 
keterikatan berlebihan. Dunia berfungsi sebagai medium pembentukan tatanan hidup 
bersama, bukan tujuan final eksistensi. 

Atas dasar itu, al-Māwardī menegaskan urgensi memahami kondisi dunia, 
menelaah keteraturannya dan potensi kerusakannya. Pengetahuan tentang sebab-sebab 
kemakmuran dan kehancuran sosial menjadi prasyarat bagi terbentuknya peradaban 
yang stabil. Manusia, sebagai subjek sosial peradaban, dituntut mampu membaca 
realitas, memilih jalan yang tepat, serta menempuh urusan kolektif melalui dasar-dasar 
yang lurus dan sebab-sebab yang sahih. Dengan pendekatan ini, peradaban lahir 
sebagai hasil integrasi antara kesadaran teologis, rasionalitas akal, dan kebutuhan sosial 
manusia yang saling terhubung.46 

 Peradaban dunia, menurut Al-Māwardī, ditinjau dari dua sisi. Pertama, apa yang 
dengannya urusan dunia secara keseluruhan menjadi teratur. Kedua, apa yang 
dengannya keadaan setiap individu dari penghuninya menjadi baik. Kedua hal ini tidak 
mungkin terwujud secara sempurna jika salah satunya terpisah dari yang lain. Sebab 
orang yang keadaannya baik di tengah kerusakan dunia dan kekacauan urusannya, tidak 
akan luput dari dampak kerusakannya dan dari cela akibat kekacauannya; karena 
darinyalah ia mengambil bekal dan kepadanya ia mempersiapkan diri. Sebaliknya, orang 
yang keadaannya rusak di tengah baiknya dunia dan teraturnya urusan-urusannya, tidak 
akan merasakan kenikmatan dari kebaikannya dan tidak pula menemukan pengaruh 
dari keteraturannya. Sebab manusia adalah “dunia” bagi dirinya sendiri: ia tidak melihat 
kebaikan kecuali jika kebaikan itu terasa baik baginya, dan tidak merasakan kerusakan 
kecuali jika kerusakan itu menimpanya. Karena jiwanya adalah yang paling khusus 
baginya dan keadaannya yang paling dekat dengannya, maka pandangannya tercurah 
pada apa yang menyangkut dirinya, dan pikirannya tertahan pada apa yang menyentuh 
keadaannya.47 

Menurut Al-Māwardī, dunia tidak pernah sepenuhnya membahagiakan seluruh 
penghuninya, dan tidak pula sepenuhnya berpaling dari semua pemiliknya. Sebab jika 
dunia berpaling dari mereka semua, itu akan berujung pada kebinasaan; dan jika ia 
membahagiakan mereka semua, itu justru merusak keharmonisan hidup mereka. 
Pasalnya, kehidupan manusia terjalin oleh perbedaan dan keberagaman, serta berpadu 
oleh saling membantu dan bekerja sama. Jika seluruh manusia berada dalam keadaan 
yang sama, tidak seorang pun akan menemukan jalan untuk membutuhkan yang lain, 
padahal pada diri mereka terdapat kebutuhan dan kelemahan sebagaimana telah kami 
jelaskan. Akibatnya, mereka akan terlantar dan binasa karena ketidakmampuan. 
Namun ketika mereka berbeda dan beragam, mereka justru saling menyatu melalui 
bantuan dan saling terhubung melalui kebutuhan; sebab orang yang membutuhkan 

 
45 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 108 
46 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 109 
47 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 109 



154                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

adalah pihak yang mencari hubungan, dan pihak yang dibutuhkan adalah yang 
dihubungi.48 
 
Asas-Asas Peradaban 

Peradaban, sebagai bangunan kehidupan kolektif manusia yang kompleks dan 
berlapis, memerlukan fondasi yang kokoh agar dapat berdiri tegak dan berkembang 
secara berkelanjutan. Dalam pemikiran sosial-politik Islam klasik, konsep tentang 
fondasi atau asas peradaban ini telah dirumuskan oleh para filsuf dan ahli hukum. Al-
Māwardī melalui banyak karyanya secara khusus menjabarkan enam pilar fundamental 
yang menjadi penopang utama sebuah tatanan peradaban yang baik, stabil, dan 
bermartabat. Enam asas tersebut—yakni agama, kepemimpinan, keadilan, keamanan 
yang merata, kemakmuran berkesinambungan, serta cita-cita yang luhur.  

 
1. Agama 

Menurut Al-Māwardī, asas utama bagi peradaban adalah agama. Agama dianggap 
sebagai prinsip pengendali yang mengarahkan jiwa manusia dari dorongan hawa nafsu 
dan keinginan pribadi, sehingga berperan sebagai penjaga batin, pengawas dalam 
kesendirian, serta penasihat sejati di saat-saat sulit. Tanpa agama, manusia dianggap 
tidak akan mencapai kebaikan, agama menjadi dasar terkuat bagi terciptanya tatanan 
dunia yang lurus serta sarana penting untuk menjaga keselamatannya. Al-Māwardī 
menyatakan bahwa Allah tidak pernah meninggalkan manusia yang berakal tanpa 
beban syariat dan keyakinan agama. Syariat berfungsi mencegah pertentangan 
pandangan dan menundukkan hawa nafsu.49 

Dalam karyanya yang lain, Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa 
Siyāsat al-Mulk, al-Māwardī menegaskan bahwa fondasi pertama dan utama dalam 
membangun kekuasaan pun adalah agama. Menurutnya, negara yang ditegakkan atas 
dasar prinsip-prinsip keagamaan akan memiliki landasan yang paling kuat, daya 
tahannya paling lama, serta loyalitas yang tulus dari rakyatnya.50 

Dalam kerangka pikiran al-Māwardī, peradaban tumbuh melalui pembentukan 
individu yang memiliki kesadaran moral dan pengendalian diri. Agama berperan 
membentuk mekanisme internal yang mengarahkan perilaku manusia, sekaligus 
menyediakan mekanisme eksternal yang menjaga keteraturan sosial. Salah satu kajian 
kontemporer menegaskan bahwa al-Māwardī memahami agama sebagai kekuatan yang 
bekerja melalui dua prinsip utama, yaitu dorongan (al-targhīb) dan peringatan (al-tarhīb). 
Kedua prinsip ini menumbuhkan kesadaran etis yang mendorong manusia melakukan 
kebaikan dan menghindari perilaku destruktif, sehingga tercipta stabilitas sosial yang 
menjadi fondasi peradaban.51 

Namun, mekanisme keagamaan ini tidak bekerja dalam ruang hampa, melainkan 
berinteraksi secara dinamis dengan potensi rasional manusia. Lalu, bagaimanakah 
peran akal dalam bangunan etika dan peradaban ini? Menurut al-Māwardī, Allah 
menjadikan apa yang dibebankan kepada manusia bersumber dari dua hal: akal yang 

 
48 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 110 
49 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 111 
50 Al-Māwardī, Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, taḥqīq: 

Muḥyī Hilāl al-Sarḥān, murāja‘ah wa taqdīm: Ḥasan al-Sā‘ātī, (Beirut: Dār al-Nahḍah al-‘Arabiyyah, 
1981),  154 

51 Fadi Zatari, “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Al-Māwardī’s Perspective,” 
Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 1 (Spring 2021): 240–257, 
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13 

https://doi.org/10.32350/jitc.111.13


Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     155 

diikuti dan syariat yang didengar. Akal diikuti selama tidak dilarang oleh syariat, dan 
syariat didengar selama tidak ditolak oleh akal. Sebab syariat tidak datang dengan 
sesuatu yang ditolak oleh akal, dan akal tidak boleh diikuti dalam perkara yang dilarang 
oleh syariat. Karena itu, taklif diarahkan kepada mereka yang akalnya telah sempurna.52  

Meskipun terdapat perdebatan di kalangan ulama mengenai hubungan akal dan 
syariat—apakah hadir bersamaan atau akal lebih dahulu—kesimpulannya tetap sama: 
agama dipandang sebagai fondasi terkuat bagi kebaikan dunia dan penopang utama 
bagi kebaikan akhirat.  Oleh karena itu, bagi al-Māwardī, segala yang membawa 
kebaikan dunia dan akhirat wajib dipegang teguh dan dijaga. Pandangan ini kemudian 
diperluas dengan membedakan dua jenis tata kelola: adab syariat yang menunaikan 
kewajiban kepada Tuhan, dan adab politik yang memakmurkan bumi. Keduanya 
menemukan titik temu tertingginya dalam keadilan, yang menjadi penjaga kekuasaan 
dan kemakmuran negeri. Sebab, meninggalkan kewajiban agama berarti menzalimi diri 
sendiri, sedangkan merusak tatanan duniawi berarti menzalimi orang lain. Dengan 
demikian, dalam bangunan pemikiran Al-Māwardī, agama tidak hanya menjadi dasar 
moral individu, tetapi juga prinsip pengatur yang integral bagi stabilitas sosial, legitimasi 
politik, dan kemajuan peradaban secara keseluruhan.53 

Tanpa agama sebagai fondasi pertama, bangunan peradaban manusia—mulai 
dari akhlak individu hingga institusi negara—akan rapuh, tidak stabil, dan rentan 
terhadap kehancuran, karena kehilangan sumber moral transendental, mekanisme 
pengawasan batin, dan prinsip keadilan yang universal. Oleh karena itu, dalam 
perspektif Al-Māwardī, menegakkan agama adalah langkah pertama dan terpenting 
untuk mewujudkan tatanan dunia yang lurus, adil, dan berkelanjutan, baik di dunia 
maupun akhirat. 
 
2. Kepemimpinan 

Berdasarkan penjelasan Al-Māwardī, asas kedua bagi peradaban 
adalah kepemimpinan. Setelah agama berperan membentuk fondasi moral dan spiritual 
individu serta masyarakat, kepemimpinan hadir sebagai institusi duniawi yang 
menjalankan fungsi pengaturan sosial-politik. Di Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk,  Al-
Māwardī menyebutkan bahwa Agama dan kekuasaan adalah dua saudara kembar; salah 
satunya tidak akan tegak tanpa yang lain. Agama adalah fondasi, dan kekuasaan adalah 
penjaganya. Kekuasaan tidak dapat berdiri tanpa fondasinya, dan agama tidak dapat 
bertahan tanpa penjaganya. Sesuatu yang tidak memiliki penjaga akan hilang, dan 
sesuatu yang tidak memiliki fondasi akan runtuh.54 

Kepemimpinan bagi Al-Māwardī memiliki peran vital dalam menjaga 
keteraturan dunia, melindungi agama, menolak hawa nafsu yang merusak, serta 
mencegah penyimpangan seperti kemurtadan, pemberontakan, dan kerusakan. Tanpa 
kekuasaan yang kuat, hukum-hukum agama dapat berubah, tanda-tandanya dihapus, 
dan bid'ah akan merajalela. Sebaliknya, kekuasaan yang tidak berdiri di atas agama 
untuk menyatukan hati umat juga tidak akan langgeng; ia hanya akan menjadi 
pemaksaan dan sumber kerusakan zaman.55 

 
52 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 70 
53 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 111 
54 Al-Māwardī, Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk, taḥqīq: Fu’ād ‘Abd al-Mun‘im Aḥmad, (Riyadh: 

Dār al-Waṭan, 1997).,  91 
55 Alfoe Niam Alwie, “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Māwardī,” Kalam: Jurnal Studi Agama dan 

Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012) 



156                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

Tanpa kepemimpinan, masyarakat manusia—dengan beragam kepentingan, 
ambisi, dan hawa nafsu—akan terjerumus ke dalam kekacauan (faudhā) dan persaingan 
destruktif. Al-Māwardī melihat bahwa manusia secara alami memiliki kecenderungan 
untuk saling mendominasi dan berebut kekuasaan, yang hanya dapat diatasi dengan 
adanya otoritas tunggal yang kuat, tegas, dan berwibawa. Dengan begitu, 
kepemimpinan berfungsi sebagai kekuatan pemersatu yang mampu menghimpun 
perbedaan, mengarahkan energi kolektif, dan mencegah kezaliman.56 

Al-Māwardī mengungkapkan bahwa kezaliman sendiri adalah tabiat jiwa 
manusia, dan orang hanya menahan diri karena adanya satu dari empat sebab: teguran 
akal, larangan agama, pencegahan oleh kekuasaan, atau ketidakmampuan. Di antara 
keempatnya, kewibawaan kekuasaan dinilai paling berpengaruh karena akal dan agama 
dapat dikalahkan oleh hawa nafsu, sementara rasa takut kepada penguasa menjadi 
penahan yang lebih keras. Seorang penguasa adalah imam yang diikuti dan teladan 
agama yang dijalankan; kezalimannya akan menghancurkan keadilan, sementara 
keadilannya akan mencegah kezaliman.57 

Oleh karena itu, dalam al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah,  ditegaskan bahwa menegakkan 
seorang imam yang menjadi penguasa dan pemimpin umat adalah suatu keharusan, 
agar agama terjaga oleh kekuasaannya dan kekuasaan berjalan sesuai tuntunan agama. 
Terdapat perbedaan pendapat ulama mengenai dasar kewajiban ini; sebagian 
berpendapat ia ditetapkan oleh akal karena kebutuhan alami manusia akan pemimpin, 
sementara yang lain berpendapat ia ditetapkan oleh syariat karena tujuannya adalah 
menegakkan urusan-urusan keagamaan.58 

Penting dipahami, bahwa kewajiban-kewajiban utama seorang pemimpin atas 
umatnya ada tujuh: (1) menjaga agama dari perubahan dan penyimpangan; (2) menjaga 
keutuhan umat dan membela mereka dari musuh; (3) memakmurkan negeri dan 
menata infrastrukturnya; (4) mengatur harta secara adil sesuai tuntunan agama; (5) 
menangani perkara kezaliman dan menegakkan keadilan hukum; (6) menegakkan 
hudud tanpa melampaui batas atau mengabaikannya; dan (7) memilih pembantu yang 
cakap dan amanah.59 

Apabila seorang pemimpin menunaikan ketujuh kewajiban ini, ia berhak atas 
ketaatan dan kesetiaan rakyat. Sebaliknya, kelalaiannya akan menimbulkan 

pembangkangan dan kebencian. Hal ini sejalan dengan sabda Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم 
bahwa pemimpin terbaik adalah yang saling mencintai dengan rakyatnya, sedangkan 
pemimpin terburuk adalah yang saling membenci dan melaknat. Umar bin al-Khattab 
juga menegaskan bahwa kecintaan manusia kepada seorang pemimpin adalah cerminan 
dari kecintaan Allah kepadanya. Dengan demikian, rasa takut kepada Allah akan 
mendorong penguasa untuk berbuat adil, dan keadilannya itulah yang akan 
menumbuhkan kecintaan rakyat serta menjadi tanda ketakwaannya.60 
 
 
 

 
56 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 112 
57 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 112 
58 Al-Māwardī, al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah, (Cairo: Dār al-Ḥadīth, 2021).,  2 
59 Ayuni Anggun Pratiwi, Hilma Kamila, Nafisatun Nikmah, dan Lina Marlina, “Pemikiran 

Politik Islam: Studi Pemikiran Al-Māwardī dan Relevansinya di Indonesia,” Journal of Islamic Economics 
and Finance 3, no. 2 (Mei 2025): 198–211, https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671. Dan lihat juga 
Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 114 

60 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 116 

https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671


Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     157 

3. Keadilan  
Asas peradaban ketiga, sebagaimana dirumuskan oleh Al-Māwardī, adalah 

keadilan yang menyeluruh (al-'adl al-syamil), yang berfungsi sebagai prinsip pengatur 
sekaligus jiwa dari sebuah tatanan sosial-politik yang berkelanjutan. Keadilan ini bukan 
sekadar konsep hukum sempit yang terbatas pada pengadilan, melainkan sebuah 
sistem nilai yang meresap ke dalam seluruh lapisan kehidupan bersama. Secara 
fundamental, kehadirannya menciptakan keharmonisan dan memupuk persatuan, 
karena setiap individu merasa terlindungi hak-haknya dan yakin akan perlakuan yang 
setara di hadapan hukum. Dari rasa aman dan kepastian inilah kemudian tumbuh 
ketaatan yang tulus (ta'ah) dari rakyat, bukan atas dasar paksaan, melainkan karena 
pengakuan terhadap legitimasi pemerintahan yang adil. Implikasi sosial-ekonominya 
pun langsung terasa: negeri-negeri menjadi makmur ('umran) karena keadilan 
mendorong investasi, kerja keras, dan kreativitas dengan menjamin perlindungan atas 
harta dan usaha; harta benda berkembang (nama al-amwal) dalam iklim yang stabil dan 
bebas dari kesewenang-wenangan; dan kuantitas penduduk bertambah (ziyadat al-
'addad) akibat terpeliharanya keamanan dan kesejahteraan umum. Pada tingkat politik 
yang paling puncak, justru penguasa-lah yang akhirnya berada dalam rasa aman (amn) 
paling besar, karena kepemimpinannya didukung oleh kesetiaan rakyat yang lahir dari 
kepercayaan. 61 

Berdasarkan penjelasan Al-Māwardī baik dalam Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk 

maupun Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, dasar-
dasar politik yang adil dalam kepemimpinan berlandaskan pada empat pilar: rasa harap 

(al-raghbah), rasa takut (al-rahbah), dan bersikap seimbang (inṣāf), penegakkan hak 

(intiṣāf): 
Pertama, rasa harap (al-raghbah) yang mendorong terciptanya keharmonisan, 

ketaatan yang baik, kasih sayang, serta nasihat yang tulus. ini merupakan salah satu 
faktor terkuat bagi kelestarian kerajaan. 62  Menurut Al-Māwardī, jika harapan ini 
dicabut dari hati rakyat, lenyaplah kekuasaan di atas mereka. Mereka akan berpura-
pura taat sambil menunggu datangnya kehancuran, dan segera berani memberontak 
ketika musibah menerpa. Penguasa pun berada di antara dua keadaan: kemunafikan—
bila ditutupi—atau perpecahan—bila ditampakkan. Dan tidak ada kebaikan pada 
sesuatu yang terombang-ambing antara kemunafikan dan perpecahan.63 Kedua, rasa 
takut (al-rahbah) yang berfungsi memutus perbedaan dan penentangan dari orang-
orang keras kepala serta menghalangi usaha orang-orang yang rusak. Ini juga 
merupakan faktor terkuat dalam menertibkan negara.64 Jika rasa takut itu hilang dari 
mereka, kekuasaan pun lenyap bersama mereka. Mereka akan melemahkan wibawa 
penguasa, menguatkan diri sendiri, meremehkan pembangkangan terhadapnya, dan 
menganggap remeh ketaatan kepadanya. Sehingga perintah-perintahnya menjadi angin 
lalu, dan larangan-larangannya berubah menjadi permainan. Menurut Al-Māwardī, jika  
rasa harap dan rasa takut dihimpun sekaligus, maka harapan menuntun rakyat kepada 
ketaatan, dan ketakutan menahan mereka dari pembangkangan. Harapan pun meluas, 

 
61 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 116 
62 Al-Māwardī, Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk, taḥqīq: Fu’ād ‘Abd al-Mun‘im Aḥmad, (Riyadh: 

Dār al-Waṭan, 1997).,  91 
63 Al-Māwardī, Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, taḥqīq: 

Muḥyī Hilāl al-Sarḥān, murāja‘ah wa taqdīm: Ḥasan al-Sā‘ātī, (Beirut: Dār al-Nahḍah al-‘Arabiyyah, 
1981),  181 

64 Al-Māwardī, Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk, taḥqīq: Fu’ād ‘Abd al-Mun‘im Aḥmad, (Riyadh: 

Dār al-Waṭan, 1997)., hal 92 



158                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

kewaspadaan meningkat, kekuasaan menjadi kuat, dan para pembantu berjalan lurus. 

65 

Ketiga, bersikap seimbang (al-inṣāf), yakni prinsip yang meluruskan keadaan 
rakyat dan menertibkan urusan kerajaan. Dikatakan bahwa siapa yang berlaku adil 
dalam pemerintahannya, ia tidak lagi membutuhkan banyak pembantu.66  Keempat, 
menegakkan hak dalam arti pemenuhan hak-hak yang wajib dan penarikannya dengan 
tangan-tangan yang adil. Di dalamnya terdapat tegaknya kerajaan, melimpahnya harta, 
tampaknya wibawa, dan kokohnya fondasi. Dalam keadilan tidak ada meninggalkan 
harta dari jalurnya dan tidak pula mengambilnya dari jalan yang salah; keduanya sama-
sama keadilan, dan kerajaan tidak akan tegak kecuali dengannya.67 

Keadilan di sini mencakup dimensi distribusi kekuasaan, kesejahteraan, dan 
perlindungan bagi kelompok-kelompok rentan dalam masyarakat. Dalam perspektif 
politik Islam klasik—termasuk pemikiran Al-Māwardī—keadilan adalah salah satu 
tujuan utama dari kekuasaan politik Islam, di mana negara dibentuk untuk menjamin 
terwujudnya keadilan di bidang ekonomi, hukum, maupun sosial. Al-Māwardī 
mengembangkan konsep keadilan ini dalam kerangka siyāsah shar’iyyah, yaitu kebijakan 
publik yang dijalankan oleh pemerintah dalam rangka menegakkan hukum Allah dan 
menjaga kemaslahatan umat.68 

Al-Māwardī mengutip seorang bijak bestari yang mengatakan bahwa, 
kepemimpinan dapat bertahan dalam kekufuran, tetapi tidak akan bertahan dalam 
kezaliman.69 Maka keadilan adalah sebuah kemestian. Jika keadilan merupakan salah 
satu pilar peradaban dunia yang tanpanya tidak akan teratur dan tidak akan baik kecuali 
dengannya, maka wajib memulai dari keadilan seseorang terhadap dirinya sendiri, lalu 
keadilannya terhadap orang lain. Dari sini dapat dipahami, jika Al-Māwardī 
menekankan bahwa keadilan bukanlah milik pemimpin semata, melainkan harus dianut 
oleh setiap individu dalam masyarakat, termasuk pemimpinnya. Pertama, keadilan 
terhadap diri sendiri dicapai dengan memaksa diri menempuh jalan kemaslahatan, 
menahan diri dari keburukan, dan bersikap seimbang—berada di tengah antara sikap 
melampaui batas dan meremehkan. Melampaui batas adalah kezaliman, sementara 
meremehkan adalah ketidakadilan. Siapa yang menzalimi dirinya sendiri, ia akan lebih 
zalim terhadap orang lain.70 

Adapun yang kedua adalah keadilannya terhadap orang lain, maka hubungan 
keadilan dengan selainnya terbagi menjadi tiga bagian:71 

1. Keadilan terhadap orang yang berada di bawahnya, seperti penguasa terhadap 
rakyat. Ini terwujud dengan empat hal: mengikuti kebijakan yang memudahkan, 
meniadakan beban yang memberatkan, meninggalkan kesewenang-wenangan, 
dan menuntut kebenaran sesuai kemampuan. Sikap memudahkan lebih lestari, 

 
65 Al-Māwardī, Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, taḥqīq: 

Muḥyī Hilāl al-Sarḥān, murāja‘ah wa taqdīm: Ḥasan al-Sā‘ātī, (Beirut: Dār al-Nahḍah al-‘Arabiyyah, 
1981),  181-182 

66 Al-Māwardī, Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, taḥqīq: 

Muḥyī Hilāl al-Sarḥān, murāja‘ah wa taqdīm: Ḥasan al-Sā‘ātī, (Beirut: Dār al-Nahḍah al-‘Arabiyyah, 
1981),   

67 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 116 
68 Puja Rahmah, “Konsep Keadilan Sosial dalam Pemikiran Al-Māwardī dan Relevansinya bagi 

Tata Kelola Pemerintahan Islam,” Ibtikar , Vol. 2, no. 1 (Juni 2025),  46 
69 Al-Māwardī, Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk, taḥqīq: Fu’ād ‘Abd al-Mun‘im Aḥmad, (Riyadh: 

Dār al-Waṭan, 1997).,  93 
70 Al-Mawardi, Adab al-Dunya wa al-Din, 116 
71 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 117-118 



Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     159 

meniadakan beban lebih selamat, meninggalkan kesewenangan lebih 
menumbuhkan cinta, dan menuntut kebenaran lebih membangkitkan loyalitas. 

2. Keadilan terhadap pihak yang berada di atasnya, seperti rakyat terhadap 
penguasa. Ini terwujud dengan tiga perkara: keikhlasan dalam ketaatan, 
memberikan pertolongan, dan ketulusan loyalitas. Keikhlasan menyatukan 
barisan, pertolongan menolak kelemahan, dan loyalitas yang tulus 
menyingkirkan prasangka buruk. Tanpa ketiganya, perlindungan akan berubah 
menjadi penguasaan. 

3. Keadilan terhadap orang yang setara. Ini terwujud dengan tiga perkara: tidak 
merendahkan atau merasa lebih tinggi, menjauhi sikap membanggakan diri, 
serta menahan diri dari menyakiti. Meninggalkan kesombongan mendekatkan 
pada keakraban, menjauhi kebanggaan menumbuhkan kasih sayang, dan 
menahan diri dari menyakiti adalah sikap paling adil. Jika prinsip-prinsip ini 
tidak terjaga di antara sesama, maka pemutusan hubungan, kerusakan, dan 
saling merusak akan cepat terjadi. 

 
4. Keamanan Yang Merata 

Berdasarkan penjelasan Al-Māwardī, asas keempat yang menjadi pilar 
peradaban adalah keamanan yang merata atau keamanan umum. Keamanan 
inilah yang membuat jiwa-jiwa menjadi tenteram, semangat hidup bangkit dan 
menyebar, orang yang tak bersalah merasa tenang, dan orang lemah menemukan 
keakraban. Sebab, tidak ada ketenteraman bagi yang diliputi rasa takut dan tidak ada 
ketenangan bagi yang selalu waspada. Para ahli hikmah menyatakan bahwa "keamanan 
adalah kehidupan yang paling menenteramkan, dan keadilan adalah pasukan yang 
paling kuat."72 

Gagasan ini selaras dengan diskursus kontemporer tentang keamanan manusia 
(human security) yang memandang keamanan sebagai kondisi psikososial dan struktural 
yang menopang kapasitas hidup bermakna, partisipasi sosial, serta stabilitas moral 
masyarakat. Dalam kerangka ini, keamanan tidak dipahami sebagai absennya ancaman 
semata, melainkan sebagai prasyarat bagi berkembangnya potensi manusia dan 
kepercayaan sosial. 73  Perspektif ini memperlihatkan kesinambungan pemikiranAl-
Māwardī dengan teori politik modern yang menempatkan rasa aman sebagai fondasi 
keberlangsungan peradaban.  

Hal ini karena rasa takut membuat manusia menahan diri dari upaya meraih 
kemaslahatan, menghalangi kebebasan bertindak, dan mencegah terwujudnya kasih 
sayang yang menjadi penopang kehidupan dan pengikat keteraturan bersama. Oleh 
karena itu, keamanan merupakan buah dari keadilan, sedangkan kezaliman adalah buah 
dari ketidakadilan. Kezaliman dapat bersumber dari tujuan-tujuan manusia yang 
menyimpang dari keadilan, atau dari sebab-sebab baru yang tidak berasal dari maksud 
manusia sehingga berada di luar ranah keadilan itu sendiri. Oleh sebab itu, penegakan 
keadilan semata sebagaimana yang telah dijelaskan sebelumnya belum cukup untuk 
menjadikan keamanan—sebagai prinsip keteraturan dunia—berdiri sendiri sebagai 
kaidah yang setara dengan keadilan.74 

Temuan empiris dalam bidang kriminologi dan filsafat politik kontemporer 
menguatkan relasi kausal antara keadilan dan keamanan sebagaimana dirumuskan oleh 

 
72 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 119 
73 UNDP, Human Security Handbook (New York: United Nations Development Programme, 

2022),  3-5 
74 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 120 



160                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

pemikir klasik. Ketidakadilan struktural—baik dalam bentuk diskriminasi hukum, 
ketimpangan ekonomi, maupun penyalahgunaan kekuasaan—terbukti melahirkan rasa 
takut kolektif dan ketidakpercayaan terhadap institusi publik. Sebaliknya, sistem 
keadilan yang adil secara prosedural dan substantif berfungsi sebagai mekanisme 
pencegah kekerasan dan konflik sosial. Namun demikian, sejumlah studi menegaskan 
bahwa keadilan normatif saja tidak cukup; ia harus diiringi dengan kebijakan preventif 
dan protektif agar keamanan dapat berdiri sebagai prinsip yang operasional dalam 
kehidupan sosial.75  

Keamanan yang hakiki adalah yang bersifat mutlak dan meliputi segala aspek, 
sementara rasa takut dapat bersifat beragam atau menyeluruh. Keberagaman rasa takut 
tampak dari sasaran yang ditakuti, yaitu kadang pada diri, keluarga, atau harta. Adapun 
sifat menyeluruhnya terwujud ketika rasa takut itu mencakup seluruh keadaan. Setiap 
jenis ketakutan membawa kelemahan dan kesedihan tersendiri. Rasa takut itu berbeda-
beda sesuai dengan sebabnya, bertingkat-tingkat menurut arahnya, dan bergantung 
pada kuat-lemahnya keterikatan terhadap objek yang ditakuti. Oleh karena itu, tidak 
tepat jika setiap jenis rasa takut disifati dengan ukuran kelemahan dan kadar kesedihan 
yang sama. Lebih dari itu, orang yang diliputi ketakutan biasanya tersita seluruh 
perhatiannya oleh hal itu, sehingga pikirannya berpaling dari hal lain. Ia mengira tidak 
ada ketakutan lain selain yang ia alami dan lalai mensyukuri nikmat keamanan pada 
aspek-aspek lain dalam hidupnya. Keadaannya ibarat orang sakit yang sibuk dengan 
penyakitnya dan mengabaikan nikmat lainnya. Bisa jadi, apa yang luput dari 
perhatiannya (nikmat keamanan di bidang lain) justru lebih besar daripada apa yang 
sedang ia takuti. Sebaliknya, orang yang diliputi keamanan bagaikan orang yang 
dikuasai kesehatan; ia tidak mengetahui nilai nikmat keamanannya sampai ia merasakan 
ketakutan, sebagaimana orang sehat tidak mengetahui nilai nikmat kesehatan sampai ia 
tertimpa sakit.76 
 
5. Kemakmuran Yang Berkesinambungan 

Berdasarkan penjelasan Al-Māwardī, asas kelima yang menjadi pilar peradaban 
adalah kemakmuran yang berkesinambungan atau kesuburan negeri. Kemakmuran 
inilah yang membuat manusia menjadi lapang dan turut dinikmati oleh semua kalangan, 
baik yang berkelimpahan maupun yang berkekurangan. Dengan demikian, rasa dengki 
dan kebencian yang lahir dari kefakiran dapat sirna, jiwa menjadi luas, dan sikap saling 
menolong serta menjalin hubungan pun tumbuh subur. Semua ini merupakan 
pendorong terkuat bagi terwujudnya kebaikan dunia dan keteraturan keadaannya, 
karena kesuburan bermuara pada kekayaan, dan kekayaan pada gilirannya melahirkan 
sifat amanah serta kedermawanan. 

Kajian kontemporer dalam ekonomi politik dan pembangunan berkelanjutan 
menegaskan bahwa kemakmuran yang inklusif berperan penting dalam mereduksi 
konflik sosial, kecemburuan struktural, serta fragmentasi masyarakat. Ketika 
pertumbuhan ekonomi dirasakan secara merata, tingkat kepercayaan sosial meningkat 
dan solidaritas horizontal antarwarga menguat. 77 Penelitian mutakhir menunjukkan 
bahwa kemakmuran yang berkesinambungan tidak hanya berdampak pada indikator 
material, tetapi juga membentuk disposisi moral seperti kedermawanan, kerja sama, 

 
75 Tom R. Tyler and Jonathan Jackson, “Justice, Legitimacy, and the Effective Rule of Law,” 

Annual Review of Law and Social Science 16 (2020),  102  
76 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 120 
77 Joseph E. Stiglitz, Jean-Paul Fitoussi, and Martine Durand, “Measuring What Counts: The 

Global Movement for Well-Being,” Review of Income and Wealth 67, no. 1 (2021), hla, 67 



Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     161 

dan tanggung jawab sosial, sejalan dengan pandangan Al-Māwardī tentang relasi antara 
kekayaan, amanah, dan kebaikan bersama. 

Sebaliknya, kekeringan atau kemiskinan melahirkan sebab-sebab kerusakan yang 
menjadi lawan dari semua kebaikan tersebut. Apa yang kebaikannya meluas ketika ia 
ada (kemakmuran), dan kerusakannya meluas ketika ia tiada (kemiskinan), lebih layak 
dijadikan sebagai prinsip kebaikan dan pendorong kelurusan.78 

Kemakmuran atau kesuburan itu terwujud dari dua sisi: pertama, kesuburan 
dalam mata pencaharian, yang merupakan cabang dari kesuburan sumber daya dan 
sekaligus buah dari keamanan yang menyertainya. Kedua, kesuburan dalam sumber-
sumber bahan, yang dapat bersumber dari sebab-sebab ilahiah dan merupakan buah 
dari keadilan yang ditegakkan. Dengan demikian, kemakmuran yang berkelanjutan 
tidak hanya bergantung pada kekayaan alam, tetapi juga pada keamanan yang 
memungkinkan aktivitas ekonomi dan keadilan yang menjamin distribusi sumber daya 
secara wajar79 
 
6. Cita-Cita Yang Luhur 

Asas keenam yang menjadi pilar peradaban adalah cita-cita yang luhur atau 
harapan yang luas. Harapan inilah yang mendorong manusia untuk mengerjakan hal-
hal yang hasilnya tidak akan mereka saksikan sepenuhnya dalam usia mereka, dan untuk 
membangun sesuatu yang manfaat utamanya baru akan dinikmati oleh generasi setelah 
mereka. Seandainya setiap generasi tidak dapat mewarisi dan melanjutkan karya 
generasi pendahulunya, mereka akan terus-menerus memulai dari nol—membangun 
tempat tinggal dan membuka lahan pertanian sendiri—sehingga kesulitan hidup 
menjadi sangat besar dan kelangsungan peradaban mustahil terwujud.80 

Oleh karena itu, Allah Ta‘ala dengan kasih sayang-Nya melapangkan harapan 
manusia agar dunia dapat dibangun, kebaikannya dapat dirasakan secara merata, dan 
peradabannya dapat terus ditransmisikan dari satu generasi ke generasi berikutnya. 
Generasi kedua akan menyempurnakan apa yang ditinggalkan generasi pertama, dan 
generasi ketiga akan memperbaiki kerusakan yang terjadi pada masa generasi kedua. 
Dengan cara ini, dunia tetap utuh sepanjang zaman dan urusannya tetap teratur seiring 
perjalanan waktu.81 

Sebaliknya, seandainya harapan itu sempit, manusia tidak akan berpikir melebihi 
kebutuhan harian atau sesaat mereka. Akibatnya, dunia akan diwariskan kepada 
generasi berikutnya dalam keadaan rusak, tanpa bekal dan sarana yang memadai. 
Kerusakan ini akan terus bertambah parah pada setiap generasi berikutnya, hingga 
akhirnya dunia menjadi tempat yang tandus dan tidak layak huni. Dengan demikian, 
cita-cita yang melampaui batas usia individu adalah prasyarat mutlak bagi keberlanjutan 
dan pertumbuhan peradaban itu sendiri.82 

 
D. KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa dalam pemikiran Abū al-Ḥasan al-Māwardī, 
manusia dipahami sebagai subjek sosial peradaban yang secara kodrati berada dalam 
kondisi kebutuhan, keterbatasan, dan saling ketergantungan. Struktur antropologis ini 
berfungsi sebagai dasar teologis dan etis bagi lahirnya kehidupan bersama. Kelemahan 

 
78 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 120 
79 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 121 
80 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 121 
81 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 122 
82 Al-Māwardī, Adab al-Dunya wa al-Din, 122 



162                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

manusia justru menjadi mekanisme ilahiah yang mendorong kerja sama, pembagian 
peran, serta keteraturan sosial. Dari sini, peradaban tidak lahir dari dominasi atau 
konflik, melainkan dari kesadaran kolektif atas keterbatasan individu yang diolah 
melalui akal, etika, dan orientasi transendental. Dunia diposisikan sebagai ruang taklif 
dan pengelolaan sosial, bukan tujuan akhir, sehingga aktivitas ekonomi, politik, dan 
sosial memperoleh legitimasi moral selama berada dalam kerangka keseimbangan dan 
kemaslahatan. 

Hasil kajian juga menunjukkan bahwa asas-asas peradaban menurut al-Māwardī 
tersusun secara sistematis dan saling menopang, meliputi agama, kepemimpinan, 
keadilan, keamanan yang merata, kemakmuran berkesinambungan, serta cita-cita yang 
luhur. Agama berfungsi sebagai fondasi moral dan pengendali batin, kepemimpinan 
menjadi institusi pengatur yang menjaga keteraturan, sementara keadilan berperan 
sebagai jiwa yang menghidupkan seluruh tatanan. Dari keadilan lahir keamanan, dari 
keamanan tumbuh kemakmuran, dan dari kemakmuran berkembang disposisi moral 
seperti amanah serta solidaritas sosial. Cita-cita yang melampaui kepentingan individual 
menjamin kesinambungan peradaban lintas generasi. Enam asas ini membentuk satu 
bangunan konseptual utuh yang menempatkan peradaban sebagai hasil integrasi nilai 
teologis, rasionalitas akal, dan praktik sosial. 

Secara teoretis, penelitian ini memperlihatkan kontribusi al-Māwardī dalam 
merumuskan konsep peradaban Islam yang tidak tereduksi pada aspek politik semata, 
melainkan berakar pada etika sosial dan pembentukan manusia. Secara praktis, 
kerangka ini relevan bagi pembacaan krisis moral dan sosial kontemporer, seperti 
melemahnya solidaritas, ketidakadilan struktural, serta rapuhnya kepercayaan publik. 
Pemikiran al-Māwardī menawarkan horizon normatif bagi pembangunan masyarakat 
beradab melalui penguatan agama sebagai sumber nilai, keadilan sebagai prinsip 
pengatur, dan orientasi jangka panjang sebagai syarat keberlanjutan. Dengan demikian, 
warisan intelektual al-Māwardī tetap memiliki daya hidup konseptual dalam diskursus 
peradaban Islam maupun refleksi sosial modern. 
 
E. DAFTAR PUSTAKA  
Abdullah, M. Amin, dkk. Antologi Studi Islam: Teori dan Metodologi. Yogyakarta: Sunan 

Kalijaga Press, 2000. 

Abu al-Fida’ Isma‘il bin ‘Amr bin Katsir. al-Bidāyah wa al-Nihāyah. Kairo: Dār al-Ḥajr, 
1998. 

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad. Adab al-Dunyā wa al-Dīn. Pati: al-

Ḥaramayn, 2000. 
———. Adab al-Dunyā wa al-Dīn. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1987. 
———. Adab al-Wizārah. Kairo: Maktabah al-Khānjī, 1929. 

———. Naṣīḥat al-Mulūk. Kuwait: Maktabah al-Falāḥ, 1983. 

———. al-Amthāl wa al-Ḥikam. Riyadh: Dār al-Waṭan, 1999. 

———. Durar al-Sulūk fī Siyāsat al-Mulūk, taḥqīq Fu’ād ‘Abd al-Mun‘im Aḥmad. 

Riyadh: Dār al-Waṭan, 1997. 

———. Tashīl al-Naẓar wa Ta‘jīl al-Ẓafar fī Akhlāq al-Malik wa Siyāsat al-Mulk, taḥqīq 

Muḥyī Hilāl al-Sarḥān. Beirut: Dār al-Nahḍah al-‘Arabiyyah, 1981. 

———. al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 2021. 

———. Tafsīr al-Māwardī: al-Nukat wa al-‘Uyūn, taḥqīq al-Sayyid Ibn ‘Abd al-Maqṣūd 

ibn ‘Abd al-Raḥīm. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Subkī, Tāj al-Dīn. Ṭabaqāt al-Shāfi‘iyyah al-Kubrā. Kairo: al-Ḥusainiyyah, t.t. 



Tsaqôfah: Jurnal Agama dan Budaya                                                                     163 

Alwie, Alfoe Niam. “Konstruksi Filsafat Sosial Al-Māwardī.” Kalam: Jurnal Studi Agama 
dan Pemikiran Islam 6, no. 2 (Desember 2012): 319–323. 

Diana, Rashdha. “Al-Māwardī dan Konsep Kenegaraan dalam Islam.” Tsaqafah 13, no. 
1 (2017): 159–176. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. London: Continuum, 1975. 

Ibn Khallikān, Muḥammad bin Abū Bakr. Wafayāt al-A‘yān wa Anbā’ Abnā’ al-Zamān. 

Beirut: Dār al-Ṣādir, 1980. 
Karep. “Politik Etis dalam Peradaban Islam Klasik: Studi Komparatif Pemikiran Al-

Māwardī dan Al-Fārābī.” Jurnal Studi Islam Lintas Negara 7, no. 2 (Desember 
2025): 267–285. 

Maghfiroh, Mauliana. “Al-Māwardī’s Social Contract Theory.” Journal of Islamic Studies 
and Humanities 8, no. 2 (2023): 142–157. 
http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360. 

Pratiwi, Ayuni Anggun, Hilma Kamila, Nafisatun Nikmah, dan Lina Marlina. 
“Pemikiran Politik Islam: Studi Pemikiran Al-Māwardī dan Relevansinya di 
Indonesia.” Journal of Islamic Economics and Finance 3, no. 2 (Mei 2025): 198–211. 
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671. 

Rahmah, Puja. “Konsep Keadilan Sosial dalam Pemikiran Al-Māwardī dan 
Relevansinya bagi Tata Kelola Pemerintahan Islam.” Ibtikar 2, no. 1 (Juni 
2025): 42–60. 

Stiglitz, Joseph E., Jean-Paul Fitoussi, and Martine Durand. “Measuring What Counts: 
The Global Movement for Well-Being.” Review of Income and Wealth 67, no. 1 
(2021): 67–86. 

Tyler, Tom R., and Jonathan Jackson. “Justice, Legitimacy, and the Effective Rule of 
Law.” Annual Review of Law and Social Science 16 (2020): 101–118. 

UNDP. Human Security Handbook. New York: United Nations Development 
Programme, 2022. 

Yāqūt al-Ḥamawī. Mu‘jam al-Udabā’. Kairo: Dār al-Ma’mūn, t.t. 
Zatari, Fadi. “Religion as a Pillar for Establishing a Civilization: Al-Māwardī’s 

Perspective.” Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 1 (Spring 2021): 
240–257. https://doi.org/10.32350/jitc.111.13. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v13i1.981
http://dx.doi.org/10.21580/jish.v8i2.16360
https://doi.org/10.59841/jureksi.v3i2.2671
https://doi.org/10.32350/jitc.111.13


164                                                                      Vol. 23 No. 2, (Juli-Desember) 2025 

 
 


